
 
SEBHA UNIVERSITY JOURNAL OF HUMAN SCIENCES VOL.25 NO. 1  2026 

DOI: 10.51984/ASZSC545  
 

 

 

  جامعة سبها للعلوم الإنسانية مجلة 

Sebha University Journal of Human Sciences 

Journal homepage: http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs 

  
 

*Corresponding author: 

E-mail addresses: e.mohamed@uot.edu.ly  

Article History : Received 10 November 2025 - Received in revised form 08 January 2026 - Accepted 10 January 2026 

La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle 

Ellafi Salhin Mohamed 

Département de français, faculté des Lettres et Des Langues, Université de Tripli, libya 

 

Mots clés: 

Littérature africaine 

littérature engage 

colonisation 

identité africaine. 

 Résumé 

La littérature engagée en Afrique s’inscrit dans une longue tradition qui fait de l’écriture une arme 

pacifique et efficace contre l’oppression ainsi que contre l’injustice sociale et politique. Depuis la 

période coloniale, les écrivains africains ont utilisé la plume pour dénoncer les abus du système 

colonial, la négation des identités et l’aliénation culturelle imposée par l’Occident, tout en mettant 

en lumière les souffrances et les aspirations de leurs peuples à la liberté et à la dignité. Après les 

indépendances, cet engagement littéraire et intellectuel s’est poursuivi : la littérature est devenue un 

vaste espace de critique des régimes postcoloniaux marqués par la corruption, les inégalités et de 

nouvelles formes de dépendance économique, politique et culturelle. À travers leurs œuvres 

romanesques, poétiques et théâtrales, les écrivains cherchent à raviver la mémoire collective, à 

redonner voix aux peuples opprimés et à proposer des visions claires de liberté, de justice, de dignité 

et d’émancipation. Ainsi, la production littéraire africaine constitue à la fois un témoignage vivant 

des luttes pour la liberté et une réflexion profonde sur les séquelles du colonialisme, tout en affirmant 

la volonté de bâtir un avenir fondé sur la justice et la reconnaissance de l’identité et de la culture 

africaines enracinées dans l’âme du continent. 

الثقافيةالأدب الملتزم في إفريقيا: إنهاء الاستعمار، الهوية، والنهضة   

 

 اللافي صالحين محمد

 قسم اللغة الفرنسية ، كلية الآداب واللغات، جامعة طرابلس، ليبيا 

 

 الكلمات المفتاحية: 

الأفريقي  الأدب  

 الأدب الملتزم 

الاستعمار   

   الهوية الأفريقية

 

 الملخص 

ا  الكتااباة  م  يجعا  عريق  تقلياد  ضااااااااااااام   ينادر  إفريقياا في  الملتزم  الأدب ا  سااااااااااااالا ا     سااااااااااااالميا 
 

الا  والظلم القمع ضاااااااااااااد فعاا

اب استخدم  الاستعمارية، الفترة فمنذ. والسياس ي  الاجتماعي    القلم  الأفارقة  الكتا
 
  النظام  بانتهاكات للتنديد  وسيلة

 شااااااااعو هم معاناة على الضااااااااو  مساااااااال ين  الغرب، فرضاااااااا  الذ   الثقافي والاسااااااااتلاب الهويات، وإنكار الاسااااااااتعمار ،

 فضااااااااا    الأدب  فأصاااااااا   والفكر ، الأدبي  الالتزام هذا اسااااااااتمر  الاسااااااااتقلا ، وبعد.  والكرامة التحرر  نحو  وت لعاتهم

ا   الت عية  م   جديدة وأشااااااااااكا   المساااااااااااواة، وعدم بالفساااااااااااد، اتساااااااااام  التي   الاسااااااااااتعمار  بعد ما  الأنظمة  لانتقاد ر   

اب يساااا ى  والمساااار ية، والشااااعرية  الروائية أعمالهم  خلا   وم . والثقافية  والسااااياسااااية  الاقتصااااادية   إ يا    إلى الكتا

  والكرامة،  والعدالة،  للحرية،  واضاااااااااااحة  رؤى  وتقديم المقهورة، الشاااااااااااعوب  إلى  الصاااااااااااوت وإعادة  الجماعية، الذاكرة

عدا   وهكذا. والجماعي الفرد ، والتحرر 
ُ
  النضاااااا    على   ية  شاااااهادات نفسااااا   الوق  في الإفريقية  الأدبية النتاجات  ت

ا  الاساااااااااااااتعماااار،  آثاااار  في  معمقاااة  وتاااأملات  الحرياااة،  أجااا   م   العااادالاااة،  على  قاااائم  مساااااااااااااتق ااا   بناااا   إرادة  على  وتاااأكياااد 

 .القارة روح في المتجذرة  الأصيلة والثقافة الإفريقية بالهوية والاعتراف

 

Introduction 
« On parle de littérature « engagée » quand l’écrivain prend 

activement part à la vie sociale, politique ou religieuse de son temps 

en mettant son œuvre au service d’une cause. En ce sens, il s’agit 

donc d’une littérature de circonstance. L’écrivain n’est plus un 

simple observateur de son époque : il se sert de son art comme d’une 

arme pour dénoncer des injustices, faire triompher sa vision du 

monde. L’œuvre n’est plus seulement pensée en fonction de sa beauté 

ou de son sens, mais aussi en fonction de son efficacité dans le 

combat que mène l’auteur. De ce fait, la littérature engagée est 

marquée par certains registres d’écriture (satirique, ironique, 

polémique) qui renforcent l’efficacité du propos en impliquant le 

lecteur »1 

La littérature africaine se répartit entre le patrimoine oral et les 

littératures écrites dans les langues de certains peuples africains 

vivant dans certaines régions d'Afrique, notamment au sud du Sahara. 

Bien qu'il ne soit pas possible de prétendre à l'existence d'une unité 

http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs
mailto:e.mohamed@uot.edu.ly
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/auteur
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/registre-litteraire
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/roman-satirique
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/ironie


La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            2  

culturelle authentique entre les nombreux peuples qui vivent sur ce 

continent, on ne peut nier les traits culturels communs qui 

caractérisent ses peuples. Ces traits ont commencé à apparaître, en 

particulier après la Seconde Guerre mondiale (1939-1945), lorsque 

des mouvements politiques ont émergé, témoignant de l'appartenance 

culturelle des Africains, à travers certaines organisations et 

mouvements africains tels que le Mouvement panafricain.  Nous 

pouvons dire que Le panafricanisme ou le Mouvement panafricain, 

est une philosophie issue de l'héritage historique, culturel, spirituel, 

artistique, scientifique et philosophique des Africains, du passé au 

présent. Le panafricanisme est un système moral qui trouve ses 

origines dans l'Antiquité et promeut les valeurs issues des 

civilisations africaines et de la lutte contre l'esclavage et le racisme. 

La littérature en Afrique en général est considérée l’un des moyens 

pour lutter et aussi pour défendre au continent africain. Ces dernières 

années, la littérature africaine a occupé une place de choix dans les 

domaines des études culturelles et postcoloniales en raison de son 

engagement dans la défense des identités africaines et de sa résistance 

à la discrimination raciale ainsi qu’au colonialisme, ancien et 

nouveau. Il ne fait aucun doute que l’article de Jean-Paul Sartre, 

intitulé Orphée noir, consacré à l’anthologie de la poésie négro-

africaine et malgache d’expression française – préparée et 

sélectionnée par le célèbre poète et président sénégalais Léopold 

Sédar Senghor en 1948 – a joué un rôle essentiel dans la mise en 

lumière et la diffusion du riche corpus poétique africain, tant dans son 

contenu que dans ses formes, à travers le monde. 

Définition de la littérature africaine  

La définition de la littérature africaine a longtemps fait débat parmi 

les écrivains et chercheurs africains. L’écrivain sud-africain Mazisi 

Kunene 2 s’est interrogé : qu’est-ce que la littérature africaine ? Selon 

lui, c’est une littérature liée émotionnellement au continent. Après 

réflexion, il a conclu qu’elle représente la réalité africaine sous toutes 

ses formes, y compris les conflits avec les puissances dominantes et 

les tensions internes, peu importe si l’écrivain est d’origine africaine 

ou non. 

Le poète Christopher Okigbo 3, lui, n’était pas d’accord. Pour lui, la 

littérature africaine est simplement toute la littérature qui existe en 

Afrique. Mais cette définition est trop vague, car elle inclut aussi bien 

les œuvres écrites en Afrique que celles importées d’ailleurs. 

Beaucoup de chercheurs pensent que la littérature africaine concerne 

surtout les pays situés au sud du Sahara. Ils considèrent que le désert 

du Sahara divise l’Afrique en deux : au nord, les pays arabes et 

musulmans, et au sud, l’Afrique subsaharienne, aussi appelée 

"Afrique noire". 

L’écrivain nigérian Chinua Achebe 4 propose une définition plus 

complète : il considère que la littérature africaine est un ensemble 

d’œuvres qui reflètent les différentes cultures et traditions du 

continent. Pour Sarah L.  « La littérature africaine moderne est une 

mosaïque vibrante et diversifiée, qui reflète la richesse des paysages 

culturels, historiques et sociaux du continente ».5 

Enfin, le professeur Pathé Diagne 6donne une belle définition en 

disant que la littérature est un discours qui a un but précis et remplit 

un rôle bien défini. 

Naissance de la littérature africaine 

La littérature africaine est restée longtemps inconnue et aussi oubliée. 

Mais avec le temps , elle a réussi à se faire une place sur la scène 

mondiale grâce à des écrivains talentueux qui ont posé les bases 

solides d’une littérature africaine riche et reconnue. 

Le monde n’a pas connu les contes et les récits de la littérature 

africaine avant l’année 1896.   Ce fut grâce à l’Allemand August 

Seidel, considéré comme le premier à avoir tenté de rassembler la 

diversité de la littérature africaine et ses formes d’expression dans 

une vaste anthologie de littératures orales, qu’il a réunie dans son 

ouvrage Contes et histoires africaines. A travers son ouvrage,  il 

invite le lecteur européen à imaginer l’homme africain « sauvage » 

en train de penser, de créer de la littérature et de composer de la 

poésie comme tout autre être humain. Ce travail a ainsi ouvert la voie 

à de nombreuses recherches et analyses approfondies sur les cultures 

et les histoires des peuples africains noirs, au-delà de l’image 

stéréotypée véhiculée par les médias à leur sujet.7  

En réalité, la littérature africaine moderne se développe surtout au 

XXe siècle, même si les traditions orales ont eu une influence 

majeure bien avant cette période. Ces traditions orales, qui incluent 

des contes, des épopées et des proverbes, sont la base sur laquelle 

s'est construite la littérature écrite africaine. 

La naissance de la littérature africaine, au sens « classique » du terme, 

remonte généralement à l'entre-deux-guerres, avec la publication 

d'ouvrages tels que : Les Trois Volontés de Malic de Diagne (1920), 

Batouala de Maran (1921), Force-Bonté de Bakary Diallo (1926) ou 

L’Esclave de Félix Couchouro (1929) en marquent les prémices 

(Cornevin 1976 ; Ricard 1995 ; Chevrier 1996 ; Hausser et Mathieu 

1998 ; Kesteloot 2001 ; Buata 2008). 8 

La littérature africaine s'est progressivement libérée des contraintes 

de la littérature dite « coloniale », puis du statut de « littérature 

apparentée » qui lui a été attribué en 1958 par l'encyclopédie « La 

Constellation » dans l'un de ses volumes consacrés à la littérature 

française, aux côtés de la littérature haïtienne ou antillaise, pour 

s'imposer comme une littérature à part entière, avec ses propres 

symboles et ses propres classiques. Cette émergence s’est produite 

plus tardivement qu’en Haïti, où une littérature nationale s’était 

affirmée dès le tournant du XIXe siècle et s’était maintenue au 

premier plan grâce à des figures comme Jean Price-Mars ou Jacques 

Roumain. 9 A ce sujet, nous signalons que la littérature africaine 

moderne prend véritablement son essor au 20e siècle, bien que les 

traditions orales aient joué un rôle crucial bien avant cela. Ces 

traditions orales, qui incluent des contes, des épopées et des 

proverbes, sont la base sur laquelle s'est construite la littérature écrite 

africaine. 

Nous pouvons dire que les puissances coloniales, comme la Grande-

Bretagne, la France et le Portugal, ont réussi à imposer leur 

enseignement et leur langue à de nombreux pays africains. Les 

peuples du continent ont donc été contraints d’écrire dans ces 

langues. Au début de l’écriture littéraire en Afrique, les langues 

européennes ont dû faire face à la concurrence des langues locales 

comme le swahili, l’haoussa et le bantou10. Mais ces dernières n’ont 

pas résisté longtemps, car les écrivains africains avaient du mal à 

exprimer les réalités de leur peuple et à les faire connaître au reste du 

monde dans ces langues locales. En revanche, les langues 

européennes offraient plus de facilité pour publier et être compris, ce 

qui a aidé les écrivains africains à faire connaître leur continent sur 

la scène mondiale. La littérature africaine a connu une naissance et 

une évolution fascinantes. Son émergence est étroitement liée aux 

mouvements de décolonisation et aux luttes pour l'indépendance des 

pays africains. Après la Seconde Guerre mondiale, l’essor des 

mouvements de libération a encouragé les écrivains africains à 

chercher une identité littéraire plus indépendante.  Ces révolutions et 

mouvements ont alors contribué au développement et à 

l’épanouissement de la littérature et de la créativité en Afrique11. 

Les intellectuels noirs et les premières revues littéraires 

Au début des années 1930, de nombreux intellectuels noirs, souvent 

encore étudiants, se réunissaient à Paris, notamment dans le quartier 

latin, un lieu d’échanges et d’accueil pour les exilés. Certains d’entre 

eux ont réussi à publier leurs écrits dans de grandes revues. Par 

exemple, Léon-Gontran Damas a publié plusieurs poèmes dans La 

pensée en 1934, puis dans Cahiers du Sud.  

Nous ne pouvons parler de littérature africaine sans mentionner le 

Nigérian Chinua Achebe (1930-2013), le leadeur du roman africain, 

et son chef-d'œuvre ( Things Fall Apart) 1958, qui décrit en détail 

l'effondrement de la vie tribale traditionnelle face à la colonisation 

britannique dans son pays, incarné par la vie du héros de son roman, 

le chef et star de la lutte Okonkwo – personnage principal du roman 

- , et qui est ponctué d'un style descriptif puissant qui nous apprend 

beaucoup de choses que nous ignorons sur l'Afrique.  

Cependant, la plupart de ces écrivains ont fait leurs débuts dans de 

petites revues avant-gardistes, qui servaient à la fois de lieux de 

rencontre et de discussions sur l’art et la politique. Parmi elles, La 

Dépêche africaine, fondée à Paris en 1928 par le Guadeloupéen 

Maurice Satineau, prônait l’intégration et refusait toute radicalité 

raciale. 

En 1932, un groupe d’écrivains dissidents de la revue Le Monde noir, 

qu’ils jugeaient trop modérée, a lancé Légitime Défense. Ce journal, 

dirigé par René Ménil, Jean-Marcel Monnerot et Étienne Léro, se 

voulait révolutionnaire et influencé par le surréalisme. Il critiquait 

violemment les formes de littérature trop conformistes adoptées par 

certains écrivains martiniquais. 



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            3  

En 1935, L’Étudiant noir est créé et regroupe de futurs grands auteurs 

noirs comme Aimé Césaire et Léon-Gontran Damas. On y retrouve 

aussi Léopold Sédar Senghor, Léonard Sainville et Ousmane Socé. 

Cette revue cherche à s’affranchir des normes classiques et à affirmer 

une identité noire distincte, en opposition aux influences dominantes 

de l’époque. C’est dans cette revue qu’Aimé Césaire publie son 

article Nègreries, où apparaît pour la première fois l’idée de 

négritude. 

Ces revues ne sont pas seulement des espaces littéraires, mais aussi 

des tremplins pour de jeunes écrivains noirs qui veulent exister dans 

le monde de l’édition. Par exemple, en 1939, Senghor publie son 

poème Neige sur Paris, tandis qu’Aimé Césaire commence à écrire 

son célèbre Cahier d’un retour au pays natal. Ce texte est finalement 

publié en avril 1941 dans le premier numéro de Tropiques, une revue 

fondée en Martinique par Aimé Césaire et sa femme Suzanne pendant 

la guerre. 

Lors d’un voyage en Martinique, l’écrivain surréaliste André Breton 

découvre le poème de Césaire et, impressionné par sa force, l’aide à 

être publié en 1947, simultanément à Paris et à New York. 

Les étapes de la littérature africaine 

Les étapes du développement de la littérature africaine se 

caractérisent comme suit : 

1- L'étape traditionnelle : c'est l'étape qui a précédé la colonisation, 

qui repose sur la poésie orale et les contes populaires. 

2- L'étape institutionnelle : c'est l'étape qui a commencé 

parallèlement à la colonisation, où l'élite africaine s'est tournée vers 

la littérature comme moyen de renforcer l'identité nationale et la 

résistance contre la colonisation. Dans cette période, la littérature 

africaine s'est développée entre les deux guerres, dans le cadre de ce 

qu'on appelle la littérature « coloniale », qui constituait un genre 

distinct dans la littérature française. 

3- La phase moderne :  

Phase durant laquelle différents genres littéraires ont prospéré, tels 

que le roman, la poésie et la pièce de théâtre, et où le défi social et 

politique était au cœur de l'œuvre littéraire. À cette période, les 

écrivains et penseurs africains reprennent leur ascension, portés par 

les nouvelles perspectives ouvertes par le congrès de Brazzaville de 

194412, dans le cadre de l'union française, ainsi que par la légitimité 

acquise à travers l'engagement et le sacrifice des peuples colonisés 

pour la libération de la France. 

De plus, bon nombre des écrivains ont joué un rôle de porte-parole 

ou de représentants politiques pendant la période de libération, à 

l’instar de Léopold Sédar Senghor, Aimé Césaire, David Diop, 

Ousmane Sembene ou encore René Marand, entre 1948 et 1950. La 

participation de ces auteurs africains dans le champ éditorial français 

s’accompagne d’une revendication de reconnaissance à la fois 

politique et esthétique. Elle s’incarne notamment à travers la 

publication d’anthologies, conçues comme des instruments de 

solidarité littéraire et de construction d’une identité commune. Il 

s’agit, selon les termes employés, de créer une                   « rencontre 

idéale et fraternelle » entre auteurs, afin de faire entendre une voix 

collective et de poser les bases d’une théorie critique propre. De la 

première anthologie de Léon Damas à la seconde, publiée en 1966 et 

révélant deux générations distinctes d’écrivains africains, plusieurs 

initiatives marquent cette dynamique. Nous pouvons citer 

l’anthologie publiée par la revue Europa en 1949, ou encore le recueil 

dirigé par Léonard Sainville, édité par la revue Présence Africaine en 

1963, dont le deuxième volume paraîtra en 1968. 

Enfin, l’Anthologie de la nouvelle poésie nègre et malgache de 

langue française, préparée par le sénégalais Léopold Sédar Senghor, 

connaît un retentissant succès.13  

4- La phase très moderne :  
 Après l'indépendance, la littérature africaine s'est tournée vers les 

questions d'identité nationale, les conflits ethniques et la lutte pour la 

justice sociale. Les écrivains se sont inspirés de contextes locaux 

riches, tels que les conflits politiques et économiques, pour créer des 

œuvres qui établissent un équilibre entre le passé et le présent.  C’est 

la phase actuelle, où la littérature africaine allie tradition et 

modernité, et s'appuie sur la technologie et les réseaux sociaux pour 

exprimer la diversité des cultures africaines. 

Le mouvement africain : L'engagement au cœur de la littérature 

Nous désignons la littérature « engagée » lorsqu'un auteur participe 

activement à la vie sociale, politique ou religieuse de son époque et 

utilise son œuvre pour défendre une cause. Cela signifie que c'est une 

littérature liée aux événements du moment. L'écrivain africain n'est 

plus simplement un observateur : il utilise son plume comme une 

arme pour lutter contre la colonisation occidentale et faire triompher 

sa vision du monde. Ainsi, l'œuvre n'est pas seulement évaluée pour 

sa beauté ou sa signification, mais aussi pour son efficacité dans le 

combat de l'auteur. La littérature engagée utilise des styles d'écriture 

satirique, ironique, polémique qui rendent le message plus percutant 

et impliquent le lecteur. 

L'engagement dans la littérature africaine est un sujet fascinant et 

profond. Les écrivains africains ont souvent utilisé leur art pour 

aborder des questions politiques, sociales et culturelles. Ces auteurs 

s'engagent fréquemment à dénoncer les injustices, à défendre les 

droits de l'homme, et à promouvoir la diversité culturelle et les 

traditions africaines. 

Les auteurs africains comme les Nigérians Chinua Achebe et Wole 

Soyinka, et le kenyan Ngugi wa Thiong'o ont consacré leurs œuvres 

littéraires pour explorer des thèmes tels que le colonialisme, la 

décolonisation, et l'identité africaine. Leurs romans ont joué un rôle 

original dans la sensibilisation aux défis et aux réalités de la vie 

africaine, tout en mettant en avant la richesse et la résilience des 

cultures africaines. 

Chinua Achebe a bien évidemment consacré ses productions 

littéraires à la lutte contre la colonisation en Afrique et, à travers ses 

œuvres, il appelle à la libération du continent noir.  Il incite à la lutte 

contre le colonialisme, l’injustice et le racisme en Afrique. Nous 

citons quelques œuvres littéraires de cet écrivain engagé qui traitent 

la question dénoncent la colonisation en Afrique en général et son 

pays notamment. 

Tout s'effondre (1958). Un roman qui explore l'impact de la 

colonisation sur la société igbo du Nigeria. Le Malaise (1960). Suivi 

de Tout s'effondre, il se penche sur les défis de l'indépendance 

nigériane. La Flèche de Dieu (1964) - Troisième roman de la trilogie, 

il examine les tensions entre traditions africaines et colonisation 

européenne. 

Les œuvres de Ngugi wa Thiong'o abordent également le thème de la 

colonisation et de la libération de son pays, tout comme les autres 

écrivains africains de son époque qui appelaient à l'indépendance de 

leurs pays de la colonisation britannique. Nous pouvons citer diverses 

œuvres littéraires de cet écrivain kenyan. 

 The River Between (1965) - Un récit de la lutte entre deux villages 

kenyans durant la colonisation britannique. A Grain of Wheat (1967) 

- Un roman se déroulant pendant la période de l'indépendance 

kenyane. Detained: A Writer's Prison Diary (1981). Un journal de 

son emprisonnement sans jugement par le gouvernement kényan. 

Decolonising the Mind: The Politics of Language in African 

Literature (1986). Un recueil d'essais explorant l'importance de la 

langue dans la décolonisation. 

Soyinka, lui aussi, a consacré ses écrits à faire connaître la culture, 

les mœurs et les traditions africaines à la société occidentale. 

L’objectif de ses romans est de dire aux Européens que, même si vous 

nous avez colonisés par la force, vous ne pouvez pas nous coloniser 

intellectuellement. La Mort et l'Écuyer du roi (1975). Une pièce de 

théâtre explorant les traditions yorubas et les conflits culturels. Aké, 

les années d'enfance (1981). Une autobiographie de ses années de 

jeunesse. Les Interprètes (1965) - Un roman sur un groupe 

d'intellectuels nigérians confrontés à la corruption et aux dilemmes 

moraux. Myth, Literature and the African World (1976). Un recueil 

d'essais sur la culture et la littérature africaines. 

En ce qui concerne les mouvements littéraires des écrivains africains 

francophones, ceux-ci ont également consacré leurs écrits à la lutte 

contre la colonisation française. Voici quelques œuvres de ces 

écrivains : 

Le Martinique Aimé Césaire a consacré sa vie à la lutte contre la 

colonisation et à la promotion de l'identité et de la culture noires. 

Parmi ses œuvres les plus célèbres, nous citons : 

  Cahier d'un retour au pays natal (1939), un long poème qui exprime 

la révolte contre la colonisation et la quête d'identité, et Discours sur 

le colonialisme (1950), un essai dénonçant les horreurs de la 

colonisation et appelant à la décolonisation. 

Le sénégalais Léopold Sédar Senghor est aussi a utilisé sa plume pour 

lutter contre la colonisation et promouvoir l'identité et la culture 

africaines. Voici quelques-unes de ses œuvres marquantes qui 



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            4  

abordent ces thèmes : Chants d'ombre (1945). Ce recueil de poèmes 

célèbre la culture et l'identité africaines tout en critiquant la 

colonisation. Senghor y exprime son attachement à ses racines 

africaines et son rejet de l'assimilation culturelle imposée par les 

colonisateurs. Hosties noires (1948). Ce recueil est dédié aux soldats 

africains qui ont combattu pour la France lors des deux guerres 

mondiales. Senghor y dénonce l'injustice de la colonisation et rend 

hommage au sacrifice de ces soldats, tout en soulignant leur 

contribution à la liberté.  

Nous trouvons bien claire le sentiment du poète vers l’existence de la 

colonisation française en Afrique en général et notamment son pays 

le Sénégal. Nous citons un extrait du poème ‘Prière de paix de 

Léopold Sédar Senghor, il dit « Qu’elle aussi a porté la mort et le 

canon dans mes villages bleus, qu’elle a dressé les miens les uns 

contre les autres comme des chiens se disputant un os Qu’elle a traité 

les résistants de bandits, et craché sur les têtes-aux-vastes-desseins. 

Oui, Seigneur, pardonne à la France qui dit bien la voie droite et 

chemine par les sentiers obliques »14. 

Ces vers dénoncent la violence coloniale et les divisions imposées 

par la colonisation française. Le recueil tout entier est un hommage 

aux sénégalais, mais aussi une critique de l’exploitation coloniale et 

un appel à la dignité africaine. 

Éthiopiques (1956). Dans cette anthologie de poèmes, Senghor 

explore les thèmes de l'identité africaine, de la résistance à la 

colonisation et de la dignité humaine. Il célèbre la richesse culturelle 

de l'Afrique et appelle à la décolonisation. Nocturnes (1961). 

Ce recueil de poèmes traite de la beauté de l'Afrique et de ses 

traditions, tout en critiquant les effets dévastateurs de la colonisation. 

Senghor y exprime son espoir pour un avenir meilleur et une Afrique 

libérée de la domination coloniale. Lettres d'hivernage (1973). 

Dans ce recueil de poèmes, Senghor aborde les thèmes de l'exil, de 

l'identité et de la mémoire. Il y exprime son amour pour l'Afrique et 

son rejet de la colonisation, tout en rendant hommage à la résistance 

et à la résilience des peuples africains. 

Ces œuvres montrent l'engagement de Léopold Sédar Senghor dans 

la lutte contre la colonisation et la promotion de l'identité africaine. 

Elles ont contribué à la prise de conscience et à la valorisation des 

cultures africaines dans le monde francophone. 

L’ivoirien Ahmadou Kourouma est reconnu pour ses œuvres 

littéraires qui dénoncent la colonisation et ses conséquences : Les 

Soleils des Indépendances (1968). Ce roman critique les régimes 

postcoloniaux et les conséquences de la colonisation sur les sociétés 

africaines. Il raconte l'histoire de Fama, un prince déchu, et explore 

les défis de l'indépendance.              Monnè, outrages et défis (1990). 

Dans ce roman, Kourouma retrace l'histoire coloniale de la région 

mandingue en Afrique de l'Ouest. Il décrit les différentes étapes de 

l'installation des colons blancs et les répressions subies par les 

Africains. En attendant le vote des bêtes sauvages (1998). Ce roman 

satirique critique les dictatures postcoloniales en Afrique. Kourouma 

utilise un narrateur griot pour raconter l'histoire de Koyaga, un 

dictateur africain, et dénoncer les abus de pouvoir. 

Ces œuvres montrent l'engagement d'Ahmadou Kourouma dans la 

lutte contre la colonisation et la promotion de l'identité africaine. 

Elles ont contribué à la prise de conscience et à la valorisation des 

cultures africaines dans le monde francophone. 

Mongo Beti est un écrivain camerounais, né le 30 juin 1932 à 

Akométam et mort à 69 ans. Il est l’un des écrivains africains les plus 

importants au moment des indépendances. Il a écrit des romans qui 

critiquent fortement la colonisation, et ces romans sont encore très 

connus aujourd’hui. En plus d’écrire, il était aussi un homme engagé 

en politique, connu pour ses idées fortes et son refus de changer 

d’avis pour faire plaisir aux autres.  

En 1956, l’écrivain camerounais a publié son roman « Le Pauvre 

Christ de Bomba ». Un roman qui dénonce les abus de la colonisation 

et les missions chrétiennes en Afrique. Sur cet œuvre littéraire 

africain, écrit Bernard Mouralis « en 1956, paraît chez Robert 

Laffont un roman qui demeure, à mes yeux en tout cas, l’un des 

ouvrages les plus importants de la littérature de langue française en 

Afrique subsaharienne. Et probablement aussi de la littérature 

romanesque française au cours de la première moitié du XXe 

siècle »15 . 

Ces œuvres ont joué un rôle crucial dans la dénonciation de la 

colonisation française et ont contribué à la prise de conscience et à la 

lutte pour l'indépendance des pays africains francophones. 

Le Mouvement Négritude 

Cette littérature se caractérise dans l'ensemble par la défense de 

l'identité africaine et de la place de l'homme africain dans un monde 

marqué par la cruauté envers les Noirs, comme en témoigne une 

histoire riche en souffrances, en incompréhension et en exploitation. 

Le traitement de ces questions par les écrivains africains a donné 

naissance à ce que l'on appelle la « négritude », qui résume les 

souffrances et les aspirations des Africains dans leur relation à eux-

mêmes et à l'ancien colonisateur de leur terre, c'est-à-dire la défense 

de leur identité.  

Le mouvement Négritude est un mouvement politique, poétique, 

philosophique et littéraire né parmi les élites noires instruites 

d'Afrique et des Caraïbes qui étudiaient à Paris dans les années 1930. 

Ce mouvement était principalement associé à des scientifiques, des 

artistes et des poètes francophones. 

Ce mouvement est connu comme une association à des circonstances 

historiques bien précises.  Son émergence dans la première moitié du 

siècle dernier, entre les deux guerres mondiales et son lien avec 

certains poètes noirs écrivant en français (Léopold Senghor, Aimé 

Césaire, Guy Dumas, entre autres), et son lien avec la quête 

d'émancipation coloniale de plusieurs pays d'Afrique et des Caraïbes, 

et son émergence d'une volonté de faire prendre conscience d'une 

identité perdue ou manquante, d'une tendance à la retrouver, et son 

lien avec ce qui semble être un réveil tardif, peut-être, face au long 

héritage de l'esclavage et à la dévalorisation des personnes à la peau 

noire. 

Il est sans doute utile, à ce point, de préciser que, pour Claude 

Wauthier, la « négritude » est simplement « le mouvement idées qui 

a été expression en littérature et dans le domaine des sciences 

humaines- ethnologie et histoire en particulier — du nationalisme 

africain »16 

A cet effet, les fondateurs du mouvement de la Négritude, à savoir 

Léon-Gontran Damas, Aimé Césaire et Léopold Sédar Senghor, ont 

écrit leurs œuvres afin de refléter les aspirations culturelles et 

identitaires de leurs peuples. À une époque où l'idée que l'Afrique 

n'avait ni histoire ni civilisation était courante, leur travail a suscité 

l'émergence d'une « fierté noire » dans le monde francophone.17  

Le mouvement de la Négritude, grâce aux grands écrivains africains, 

a dépassé le continent africain et a exercé une influence mondiale. Ce 

mouvement littéraire et philosophique a mis en lumière les richesses 

culturelles, historiques et identitaires des peuples noirs. 

« L’aire de la littérature négro-africaine recouvre donc, non 

seulement l'Afrique au Sud du Sahara, mais tous les coins du monde 

où se sont établies des communautés de Nègres ».18 

En plus ce mouvement, a cherché à réhabiliter les valeurs africaines 

et à s'opposer à l'assimilation forcée imposée par la colonisation. Les 

œuvres des auteurs de la Négritude ont inspiré de nombreuses 

générations d'écrivains, d'intellectuels et de militants à travers le 

monde, contribuant à l'émergence d'une littérature et d'une pensée 

panafricanistes. 

Le mouvement Négritude19 a franchi les frontières géographiques et 

s'est imposée comme un mouvement majeur dans l'histoire littéraire 

et politique, inspirant une prise de conscience globale de la valeur et 

de la dignité des cultures et littérature africaines. 

Après la Seconde Guerre mondiale, les combats pour l'indépendance 

ont encouragé les écrivains africains à créer leur propre style. Grâce 

à ce mouvement, la littérature africaine a pu se développer et 

s'enrichir. Peu à peu, elle s'est libérée des contraintes de ce qu'on 

appelait la littérature « coloniale ». Ce mouvement a également 

entraîné des répercussions importantes sur les luttes pour 

l'indépendance et l'émancipation des peuples africains, en fournissant 

des outils intellectuels et culturels pour résister à l'oppression 

coloniale et promouvoir l'autodétermination. 

Dans la deuxième moitié du siècle dernier, l’Afrique a connu un 

grand développement culturel et littéraire. Ce mouvement s’est 

manifesté sous différentes formes, comme la poésie, le roman, le 

théâtre et même le cinéma. De nombreux livres ont été publiés au 

cœur du continent africain, ce qui montre un changement important 

dans la manière de penser et de voir le monde en Afrique, aussi bien 

sur le plan politique, économique, social que littéraire.20 



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            5  

Ce développement a été facilité par l’essor des moyens de 

communication et amélioration du niveau de vie. Certains écrivains 

africains ont pris l’initiative de monter une nouvelle image positive 

et lumineuse de l’Afrique, mettant en avant sa richesse culturelle et 

littéraire à travers le monde et assurant sa présence dans les grands 

événements littéraires internationaux. 

Après la Première Guerre mondiale, certains ouvrages publiés 

témoignent de l’émergence du roman africain. Bernard Mouralis a 

analysé en détail ses différentes étapes et influences dans son livre 

Littérature et développement (Mouralis, 1984). En 1921, le prix 

Goncourt est décerné à Batouala, un roman de René Maran, 

administrateur colonial d’origine guyanaise. Près de vingt ans plus 

tard, reconnu par Léopold Sédar Senghor et la nouvelle génération 

d’écrivains de la négritude comme un précurseur, Batouala est 

réédité dans une version où l’auteur assouplit le style strictement 

académique de la première édition.21 

Pendant l’entre-deux-guerres, la littérature africaine s’est développée 

dans un courant appelé « littérature coloniale », qui faisait partie de 

la littérature française mais avait un style bien particulier. Ce genre 

mettait en avant l’exotisme et glorifiait l’aventure coloniale. Il était 

très populaire, avec de nombreux livres publiés en grande quantité et 

récompensés par des prix prestigieux, comme le prix Goncourt22 . 

C’est le cas de Les Civilisés de Claude Farrère 23, Dinglaï, l’Africain 

magnifique des frères Tharaud (1906) 24ou encore Batouala (1921) 
25. Pendant longtemps, les premiers écrivains africains ont été vus 

comme faisant partie de cette littérature coloniale. Cela se voit dans 

les sous-titres de leurs livres, qui précisaient leur origine  

Pour être reconnus, les écrivains africains d’expression française 

devaient s’adapter à un contexte colonial particulier. Comme les 

auteurs régionaux en métropole, ils étaient soumis à la nécessité de 

mettre en avant leur différence sans pouvoir imposer leur propre 

modèle littéraire.  

Paul Hazoumé, dans la préface de son livre Doguicimi, justifie ainsi 

son style : que l’écriture des écrivains africains bien que s’inscrivant 

dans une quête de reconnaissance littéraire en France, témoigne aussi 

d’une volonté de retour aux sources et de réappropriation de l’histoire 

et de l’identité africaine.  L’ensemble de cette première génération 

d’auteurs africains - parmi lesquels René Maran, Paul Hazoumé et 

Léon-Gontran Damas - a consacré sa vie à la littérature et à 

l’ethnographie, notamment en collaborant avec le musée de 

l’Homme à Paris. Leurs œuvres apparaissent comme une réponse 

critique à l’ethnologie coloniale de l’entre-deux-guerres, en 

contestant les normes esthétiques et les idées préconçues véhiculées 

par cette littérature dominante. 

Ahmet Sait Akcay souligne que la littérature africaine met en lumière 

les expériences et les revendications des peuples noirs, longtemps 

marginalisés et exclus en raison du colonialisme : « La littérature 

africaine a pris sa forme principale après le colonialisme. Elle 

commence à se développer après la confrontation avec l'Occident, 

car les formes littéraires modernes se sont d'abord manifestées dans 

la littérature occidentale. Si nous revenons aux origines de la 

littérature africaine, nous remontons à la seconde moitié du 18è 

siècle. Toutefois, ce sont des écrivains noirs sud-africains tels que 

Rolfes Dhlomo, Solomon T. Plaatje, Thomas Mofolo et John Dube 

qui ont écrit les premiers romans au sens moderne du terme. Nous 

appelons également ce processus la littérature anticoloniale ».26 

En somme nous remarquons qu’après les indépendances, l’essor 

étincelant de la littérature africaine a persisté. Les écrivains de 

l’Afrique postcoloniale se sont intéressés notamment à la lutte pour 

la liberté, l’identité et l’ethnocentrisme entre autres thématiques.  

Thèmes de la littérature africaine  

La littérature africaine contemporaine est un espace de créativité et 

d’expression où se reflètent les réalités, les défis et les aspirations du 

continent africain. Les écrivains y abordent des thèmes qui résonnent 

avec les expériences de leurs communautés tout en capturant les 

transformations d’une Afrique en pleine mutation. Explorons 

ensemble les thèmes récurrents de cette littérature, une voix vivante 

et puissante, porteuse d’histoires qui transcendent les frontières. 

Nous remarquons que la plupart des sujets évoqués par la littérature 

africaine traitent de la pauvreté, du colonialisme et de l'attachement 

à l'identité, aux traditions et au nationalisme afin de sensibiliser à la 

culture des peuples africains et à leur lien avec les enjeux actuels. 

Nous présentons les thèmes les plus traités par la plupart des écrivains 

africains à travers leurs romans, poèmes et pièces de théâtre.  

1- Lutte contre la colonisation 

 

La dénonciation de la colonisation occidentale en Afrique constitue 

l’un des thèmes les plus fréquemment abordés par les écrivains 

africains dans leurs romans et leurs poésies. Pour eux, traiter cette 

question relève d’un véritable devoir national. 

Les critiques occidentaux, spécialistes des cultures africaines et 

partisans des mouvements de libération nationale du siècle dernier, 

considèrent que la littérature africaine du continent noir constitue une 

composante indissociable du patrimoine humain engagé dans la quête 

de liberté et de justice à travers le monde. Il apparaît clairement que 

cet engouement pour les lettres africaines en Occident a coïncidé 

avec les efforts déployés par les grandes maisons d’édition 

européennes – notamment en France, en Allemagne et en Grande-

Bretagne – ainsi qu’en Amérique du Nord et du Sud, et en Australie, 

pour publier, sous des formats variés, les différentes expressions 

littéraires du continent. Cette dynamique a ainsi permis à la littérature 

africaine de s’imposer comme un pilier incontournable du grand 

édifice des lettres universelles. Ainsi, au Royaume-Uni, par exemple, 

des dizaines d’anthologies poétiques, de recueils de nouvelles et de 

romans, ainsi que des pièces de théâtre africaines ont vu le jour, aux 

côtés d’ouvrages philosophiques, artistiques et critiques consacrés à 

la production littéraire du continent. Beaucoup d’écrivains ont 

préféré traiter le thème de la révolte de manière directe, estimant 

qu’elle est déjà en cours, Tadjo Véronique évoque que : « regardez / 

Il est déjà des hommes / Que les révoltes étreignent » 27, Ils cherchent 

désormais à mettre en valeur son caractère inévitable : « ma chanson 

rouge ne périra pas », 28 et même son aspect ludique : « la rébellion 

était devenue une sorte de fête de la révolte » 29.  Certes, l’aspect 

violent de ces actions n’est pas ignoré, il s’exprime avec discrétion, 

suivant une montée progressive de cruauté. 

Le Guinéen Amílcar Cabral (1924-1973) était l’une des figures les 

plus éminentes de la lutte contre le colonialisme en Guinée-Bissau, 

notamment dans les années 1950 et 1960. Ses écrits, tels que « La 

Révolution en Guinée : le combat d’un peuple africain » et « Retour 

aux sources », « la culture comme base de la résistance et de la 

liberté » tout comme ceux d’autres écrivains militants, expriment cet 

engagement. Dans ses écrits, Amilcar appelle le peuple africain de 

révolter contre la colonisation en Afrique. 

En plus, le mouvement intellectuel de Frantz Fanon (1925 – 1961), 

qui s’est développé en Afrique, est né de son contact avec la pensée 

française. Cet écrivain Martinique croyait que les peuples d'Afrique 

avaient le droit de vivre dans la dignité, au même titre que les 

Français. Il a été influencé par Aimé Césaire, un écrivain engagé qui 

a lancé le mouvement de la Négritude. Fanon a contribué à forger 

l'esprit de lutte nationale, donnant lieu à une indignation littéraire qui 

a notamment donné lieu à son ouvrage « Les Damnés de la Terre » 

1961 et à son essai antiraciste « Peau noire, masques blancs » (1952). 

Frantz Fanon devient un phénomène culturel et intellectuel, il a 

consacré ses œuvres littéraires à la défense des opprimés et des 

marginalisés sous le joug du colonialisme en Afrique. 

2- La Quête d’Identité et la Mémoire Historique 

Les thèmes de l’identité de l’appartenance et de la préservation des 

cultures indigènes sont présents dans de nombreuses œuvres 

littéraires en Afrique noire. Beaucoup d’écrivains sont traités ce 

thème à travers leurs romans et leurs poésies. Les auteurs abordent 

également les questions sociales et politiques contemporaines telles 

que la corruption, la pauvreté, l’inégalité entre l’homme et la femme, 

les violations des droits de l’homme et les effets des conflits. Ils 

mettent en lumière les défis sociétaux et prônent le changement à 

travers leurs écritures. 

Sans conteste la quête identitaire est un des thèmes majeurs de la 

littérature africaine contemporaine : les écrivains s’occupent ainsi de 

l’héritage culturel, de la fierté d’options identitaires, et de la 

modernité en quelque sorte. Dans un monde globalisé envahi 

d’apports extérieurs, les écrivains africains se projettent dans la 

volonté de valoriser et de faire revivre le projet identitaire africain. 

La mémoire historique au passé colonial et aux luttes pour 

l’indépendance occupe également une place entière qui tente de 

rendre compte des blessures et des résiliences qui constituent alors 

l’Afrique d’aujourd’hui. Amkoullel, l’enfant Peul d’Amadou 



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            6  

Hampâté Bâ, dit du poids des héritages traditionnels et de la 

transmission intergénérationnelle tout en aumônant du regard 

critique sur l’histoire coloniale. Rappelons ici que ces récits 

rappellent aux lecteurs aussi généralement la richesse des cultures 

africaines et la pertinence des questions identitaires face à de jeunes 

générations. 

3- Les Défis Sociaux et les Inégalités 

Les écrivains contemporains s’attachent aussi à décrire les défis 

sociaux et les inégalités qui minent les sociétés africaines. La 

pauvreté, l’injustice sociale, le chômage, et la lutte pour l’égalité des 

droits sont des sujets souvent abordés. À travers leurs œuvres, les 

auteurs donnent une voix aux laissés-pour-compte et dénoncent les 

déséquilibres qui freinent le développement du continent. 

Des écrivains comme Léonora Miano, et Chimamanda Ngozi 

Adichie qui représentent une grande voix de la littérature en langue 

française, elles consacrent leurs écritures pour mettre en lumière les 

souffrances des africains sous la domination européenne, les 

pressions familiales et les aspirations des jeunes Africains. Leurs 

écrits offrent ainsi une réflexion profonde sur la résilience humaine 

et le besoin de justice sociale. 

La place des femmes et les complexités de la condition féminine 

occupent une place de choix dans la littérature africaine 

contemporaine. Les écrivaines africaines abordent des thèmes tels 

que l’émancipation des femmes, les violences faites aux femmes, et 

les questions de genre. Elles donnent vie à des personnages féminins 

forts et résilients, qui luttent contre les oppressions pour s’affirmer 

dans des sociétés patriarcales. 

 Les femmes écrivaines africaines ont apporté une contribution 

significative à la littérature, en abordant les rôles des hommes et des 

femmes, l’émancipation des femmes et les luttes auxquelles elles sont 

confrontées dans les sociétés africaines. Leurs récits amplifient la 

voix des femmes et remettent en question les normes sociétales. 

Parmi les voix féminines qui appellent au droit de la femme africaine 

c’est l’écrivaine nigériane Buchi Emecheta(1944-2017), elle évoque 

dans Citoyenne de seconde zone, les injustices auxquelles sont 

confrontées les femmes dans leur quête de liberté et d’égalité. Ces 

récits puissants contribuent à sensibiliser les lecteurs aux questions 

de droits des femmes et à encourager un changement des mentalités. 

4- La Diaspora et l’Expérience de l’Exil 

La migration et la diaspora : Avec l’essor de la mondialisation, les 

thèmes de la migration, du déplacement et des expériences de la 

diaspora africaine sont devenus prédominants. Les auteurs explorent 

les complexités liées au fait de quitter sa patrie et de naviguer dans 

de nouvelles cultures et identités.  

Les écrivains africains de la diaspora enrichissent également la 

littérature contemporaine avec des récits d’exil, d’appartenance et de 

retour aux racines. L’expérience de l’immigration, la nostalgie du 

pays natal et les défis de l’intégration dans les pays occidentaux sont 

des thèmes majeurs abordés par ces auteurs. La littérature africaine 

 

1 Catinchi, Cécile. « Littérature engagée ». Encyclopædia 

Universalis Junior, Universalis France. 
2 Mazisi Kunene est un poète et un enseignant universitaire en 

littérature africaine qui fut également un militant anti-apartheid et un 

représentant à l'étranger du congrès national africain.  
3 Christopher Ifekandu Okigbo est un poète, enseignant et 

bibliothécaire nigérian. 
4 Chinua Achebe est un romancier, poète et critique nigérian qui est 

considéré comme une figure centrale de la littérature 

africaine moderne.   
5 Sarah L., Explorer la littérature africaine moderne : Thèmes et 

auteurs influents, in unicaf, 7 décembre 2023.  
6  Pathé Diagne est un ancien rédacteur en chef de la revue Présence 

Africaine, il a été l'un des organisateurs du Festival mondial des arts 

nègres de Dakar (1966), du Festival panafricain d'Alger (1969) et du 

Manifeste culturel africain qui a débouché sur la charte culturelle de 

l'Afrique de l'Organisation de l'unité africaine. 
7 La littérature africaine oubliée, article, Savannah African.  

www.Afrigatenews.net. 
8 Chevrier, Jacques , Littérature négro-africaine. Paris : PUF. 1996. 

est devenue la voix des Africains immigrés à travers le monde, 

exprimant leurs sentiments, leurs souffrances et leur droit à vivre 

dans la dignité.  

La sénégalaise Fatou Diome, par exemple, dans Le Ventre de 

l’Atlantique, dépeint le déchirement entre deux mondes, celui du 

continent africain et celui de l’Europe, où les illusions de la vie en 

Occident contrastent avec la réalité souvent difficile de 

l’immigration. Ces récits plongent les lecteurs dans des histoires de 

quête personnelle, où les personnages tentent de trouver un équilibre 

entre leurs racines africaines et leur vie en terre étrangère. 

5- Les Transformations Politiques et la Corruption 

Enfin, la littérature africaine contemporaine explore sans retenue les 

thèmes politiques, notamment la corruption, le pouvoir et les luttes 

pour la démocratie. Nombre d’auteurs s’engagent, à travers leurs 

récits, à critiquer les régimes autoritaires, les abus de pouvoir, et les 

promesses non tenues des élites politiques. 

Par exemple, dans l’essai « L'État honteux » de l'auteur ivoirien 

Finance Konan, la satire politique dénonce les méfaits de la 

corruption et les défaillances gouvernementales. Ces œuvres 

rappellent aux lecteurs que la littérature est un outil de sensibilisation 

et de transformation des sociétés africaines.  

Conclusion 

La littérature africaine est le reflet profond des coutumes, des 

traditions et de la culture multiforme du continent. Elle allie héritage 

oral ancestral et expressions écrites modernes, conflits sociaux et 

aspirations futures. Cette littérature contribue à la lutte pour la 

libération du continent.  

Nous constatons que la littérature africaine n’était pas à un simple 

miroir qui reflète de la réalité africaine, mais elle porte la voix des 

rêves, des luttes et des espoirs des peuples africains. Elle explore 

l’identité, dénonce les injustices, interroge les choix politiques. À 

travers leurs œuvres, les écrivains africains contemporains 

contribuent à construire une vision authentique et plurielle de 

l’Afrique. 

De nombreux écrivains africains traitent la question de l’héritage du 

colonialisme et ses réflexions sur les sociétés africaines. À travers 

leurs œuvres, ils abordent des thèmes tels que l’identité culturelle, la 

lutte pour l’indépendance et les défis auxquels les nations 

postcoloniales sont confrontées dans leur processus de redéfinition. 

Les écrivains africains utilisent leurs mots pour raconter les réalités, 

les défis et la résistance de leurs peuples contre la colonisation. Ils 

cherchent également à monter la vraie image de l’Afrique en créant 

ainsi une littérature unique qui reflète les légendes, les cultures et les 

aspirations africaines. 

La littérature africaine relevait le défi de dépasser les frontières le 

continent africain pour atteindre la reconnaissance internationale et 

participer aux grands événements littéraires du monde.  

 

Les notes 

9  Julien Hage, les littératures francophones d’Afrique noire à la 

conquête de l’édition française (1914-1974), article, in Grandhiva, 

octobre 2009.  
10 La famille des langues bantoutes est un ensemble de langues 

africaines qui regroupe plus de 400 langues parlées dans une 

vigntaine de paus de la moitié sud de l’Afrique. 
11  Abdelkarim Benmbirik et Ramdane HINOUNI, African presence 

in the world literary movement literary, revue Ichkaliat fi Alougha wa 

Aladab, université Tamanghasset-Algerie,2022, PP. 116-133. 
12 C’est une grande réunion organisée par la France libre pendant la 

Seconde Guerre mondiale, sous l'autorité du général Charles de 

Gaulle.  
13  Voir, Jamal Aljalass, op.cit.  
14 Léopold Sédar SENGHOR, in journal en ligne, un jour un poème, 

2025. 
15 Bernard Mouralis, Le pauvre Christ de Bomba de Mongo Beti 

(1956), in Revue critique de fixions française contemporaine, 2018. 
16 Wauthier, Claude, l’Afrique des Africains. Inventaire de la 

négritude, Paris, Seuil,1964, P. 291. 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Litt%C3%A9rature_africaine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Litt%C3%A9rature_africaine
http://www.afrigatenews.net/


La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle                                                                               Mohamed. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            7  

 

17 Jean-Michel Devésa, Alexandre Maujean, L’Afrique dans la 

littérature : un continent en son miroir Introduction thématique, in 

Afrique contemporaine 241 (revue), P.36. 
18 Pius Ngandu Nkashama, Littératures Africaines, Editions Silex, 

1984, P.26. 
19 La Négritude est un mouvement littéraire, politique et culturel créé 

dans les années 1930 par des intellectuels et écrivains noirs 

francophones, notamment Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor et 

Léon Gontran Damas. 
20  Abdelkarim Benmbirik et Ramdane HINOUNI, Op. Cite., P.121. 
21 Jamal Aljalas, Un siècle de littérature africaine noire : de la 

littérature colonisée à la littérature conquérante, article, in Alfaisal, 

janvier 2024 
22 Le prix Goncourt est un prix littéraire français, créé par Edmond 

de Goncourt en 1892, qui récompense des auteurs d'expression 

française et qui est décerné annuellement par l'Académie Goncourt. 
23 Claude Farrère, né le 27 avril 1876 à Lyon, mort le 21 juin 1957 à 

Paris, est un officier de marine et un écrivain français. 
24 Les frères Jérôme et Jean Tharaud étaient un duo d'écrivains 

français prolifiques du début du XXe siècle, connus pour leurs récits 

de voyage, leurs romans historiques et leurs œuvres inspirées par 

l'exotisme et le colonialisme. 
25 Batouala est un roman écrit par René Maran , publié1921. 
26  Gokhan Kavak, La littérature africaine suscite de plus en plus 

d'intérêt en Türkiye et dans le monde entier, 

https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-

plus-en-plus en-turkiye-et-dans le monde entier. 
27 Tadjo Véronique, Latérite, Paris, Hatier, 1984, P.31.  
28 Breytenbach Breyten, feu froid, Christian Bourgois, Paris, 

1976,p.37. 
29 Diarra, Mandé-Alpha, Sahel, sanglante sécheresse, Presse 

africaine, 1981,P.144. 

Bibliographie 

Aljalas, Jamal. 2024. « Un siècle de littérature africaine noire : de 

la littérature colonisée à la littérature conquérante ». Alfaisal, 

janvier. 

Benmbirik, Abdelkarim, et Ramdane Hinouni. 2022. « African 

Presence in the World Literary Movement Literary ». Ichkaliat fi 

Alougha wa Aladab. Université Tamanghasset, Algérie. 

Breytenbach, Breyten. 1976. Feu froid. Paris : Christian Bourgois. 

Catinchi, Cécile. « Littérature engagée ». Encyclopædia 

Universalis Junior. Universalis France. 

Chevrier, Jacques. 1996. Littérature négro-africaine. Paris : 

Presses Universitaires de France (PUF). 

Denise, Coussy. 2000. La littérature africaine moderne au sud du 

Sahara. Paris : Karthala. 

Devésa, Jean-Michel, et Alexandre Maujean. 2012. « L’Afrique 

dans la littérature : un continent en son miroir. Introduction 

thématique ». Afrique contemporaine 241 : 36. 

Diarra, Mandé-Alpha. 1981. Sahel, sanglante sécheresse. Paris : 

Presse africaine. 

Gokhan, Kavak. « La littérature africaine suscite de plus en plus 

d’intérêt en Türkiye et dans le monde entier ». Agence Anadolu. 

https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-

plus-en-plus-en-turkiye-et-dans-le-monde-entier. 

Hage, Julien. 2009. « Les littératures francophones d’Afrique noire 

à la conquête de l’édition française (1914-1974) ». Gradhiva, 

octobre. 

La littérature africaine oubliée. Savannah African. 

www.Afrigatenews.net. 

Maran, René. 1921. Batouala. Paris : Albin Michel. 

Mouralis, Bernard. 2018. « Le pauvre Christ de Bomba de Mongo 

Beti (1956) ». Revue critique de fixions française contemporaine. 

Nkashama, Pius Ngandu. 1984. Littératures africaines. Paris : 

Éditions Silex. 

Sarah, L. 2023. « Explorer la littérature africaine moderne : 

Thèmes et auteurs influents ». Unicaf, 7 décembre. 

Senghor, Léopold Sédar. 2025. Un jour, un poème. Journal en 

ligne. 

Tadjo, Véronique. 1984. Latérite. Paris : Hatier. 

Wauthier, Claude. 1964. L’Afrique des Africains. Inventaire de la 

négritude. Paris : Seuil.Yves, Benot.2005. Les lumières, 

l’esclavage, la colonisation. Paris : Éd. Le découvert 

https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-plus-en-plus
https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-plus-en-plus
http://www.afrigatenews.net/

