SEBHA UNIVERSITY JOURNAL OF HUMAN SCIENCES VOL.25 No. 12026

DOI: 10.51984/As25C545

Dot

Ums &6lud¥l polall Lo 2asl>

Sebha University Journal of Human Sciences

Journal of
Human Sciences

Journal homepage: http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs

La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Ellafi Salhin Mohamed

Département de frangais, faculté des Lettres et Des Langues, Université de Tripli, libya

Mots clés:

Résumé

Littérature africaine

littérature engage
colonisation
identité africaine.

La littérature engagée en Afrique s’inscrit dans une longue tradition qui fait de 1’écriture une arme
pacifique et efficace contre I’oppression ainsi que contre I’injustice sociale et politique. Depuis la
période coloniale, les écrivains africains ont utilisé la plume pour dénoncer les abus du systéme
colonial, la négation des identités et I’aliénation culturelle imposée par 1’Occident, tout en mettant
en lumicére les souffrances et les aspirations de leurs peuples a la liberté et a la dignité. Apres les
indépendances, cet engagement littéraire et intellectuel s’est poursuivi : la littérature est devenue un
vaste espace de critique des régimes postcoloniaux marqués par la corruption, les inégalités et de
nouvelles formes de dépendance économique, politique et culturelle. A travers leurs ceuvres
romanesques, poétiques et théatrales, les écrivains cherchent a raviver la mémoire collective, a
redonner voix aux peuples opprimés et a proposer des visions claires de liberté, de justice, de dignité
et d’émancipation. Ainsi, la production littéraire africaine constitue a la fois un témoignage vivant
des luttes pour la liberté et une réflexion profonde sur les séquelles du colonialisme, tout en affirmant
la volonté de batir un avenir fondé sur la justice et la reconnaissance de 1’identité et de la culture
africaines enracinées dans I’ame du continent.

ALt aadly gedl sloaiudl sLa! L)) 3 AUkl ol
tezma pedlia U

Lo ¢ byl Analer cculallly Cla¥1 28 « A yall 2501 o

NI AN | ezl
O] llatly paall u o a0 Lol w0 B wo LS cyo Jazey 3aye LaldS (o iy Loy 3] 3 o5l o)
ALl oYl pllaall =Ll apaall Ay @lall 48,81 QUGS adseial (yleaadl 30 dicd . quleadly £lazz]
Slearad| e Blae e e 5l bl s il dis s sl GLatll Sy gl HISGl5 ¢ gylart ]
4a, 891 dg ) Fad ol miols ((gySally oY1 Y e et sl ( JMEL ) dasg 20l ,STlg )yl g e rlallasy

Ll o Bugar JS &g Bl aeg colually ool &) slaat ) day Lo Zalas¥l slan s,
sl ) GBS G (o yaellg Aya adly 2819, @ dloel M5 (09 A8 latlly dsulially 23LinzsY)
el Sy laatly iyl Ax oy 53y mantasy «Bysgall cagaadl ] sall Bolely cuclond! 3,814
JLatll (e 4o ol dudi gl § 4,891 Ao ool bl Jad 13y . slazelly c go,all 5yl
Aol e @8 Judt e el 85b) e 1008Tg «lani ¥ HUT (3 ddans Dby cduymll daf he

Blall 79y 3 Bydmall Aol A8Latllg Auas 3Y1 Lg Ly Bl AN g

Introduction

« On parle de littérature « engagée » quand [’écrivain prend
activement part a la vie sociale, politique ou religieuse de son temps
en mettant son ceuvre au service d’une cause. En ce sens, il s’agit
donc d’une littérature de circonstance. L’écrivain n’est plus un
simple observateur de son époque : il se sert de son art comme d 'une
arme pour dénoncer des injustices, faire triompher sa vision du
monde. L’ceuvre n’est plus seulement pensée en fonction de sa beauté
ou de son sens, mais aussi en fonction de son efficacité dans le

combat que meéne ['auteur. De ce fait, la littérature engagée est
marquée par  certains registres  d’écriture (satirique, ironique,
polémique) qui renforcent [’efficacité du propos en impliquant le
lecteur »t

La littérature africaine se répartit entre le patrimoine oral et les
littératures écrites dans les langues de certains peuples africains
vivant dans certaines régions d'Afrique, notamment au sud du Sahara.
Bien qu'il ne soit pas possible de prétendre a l'existence d'une unité

*Corresponding author:
E-mail addresses: e.mohamed@uot.edu.ly

Article History : Received 10 November 2025 - Received in revised form 08 January 2026 - Accepted 10 January 2026


http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs
mailto:e.mohamed@uot.edu.ly
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/auteur
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/registre-litteraire
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/roman-satirique
https://junior.universalis.fr/encyclopedie/ironie

La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

culturelle authentique entre les nombreux peuples qui vivent sur ce
continent, on ne peut nier les traits culturels communs qui
caractérisent ses peuples. Ces traits ont commencé a apparaitre, en
particulier apres la Seconde Guerre mondiale (1939-1945), lorsque
des mouvements politiques ont émergé, témoignant de I'appartenance
culturelle des Africains, a travers certaines organisations et
mouvements africains tels que le Mouvement panafricain. Nous
pouvons dire que Le panafricanisme ou le Mouvement panafricain,
est une philosophie issue de I'héritage historique, culturel, spirituel,
artistique, scientifique et philosophique des Africains, du passé au
présent. Le panafricanisme est un systeme moral qui trouve ses
origines dans I'Antiquité et promeut les valeurs issues des
civilisations africaines et de la lutte contre I'esclavage et le racisme.
La littérature en Afrique en général est considérée 1’un des moyens
pour lutter et aussi pour défendre au continent africain. Ces derniéres
années, la littérature africaine a occupé une place de choix dans les
domaines des études culturelles et postcoloniales en raison de son
engagement dans la défense des identités africaines et de sa résistance
a la discrimination raciale ainsi qu’au colonialisme, ancien et
nouveau. Il ne fait aucun doute que I’article de Jean-Paul Sartre,
intitulé Orphée noir, consacré a I’anthologie de la poésie négro-
africaine et malgache d’expression frangaise — préparée et
sélectionnée par le célébre poéte et président sénégalais Léopold
Sédar Senghor en 1948 — a joué un role essentiel dans la mise en
lumicére et la diffusion du riche corpus poétique africain, tant dans son
contenu que dans ses formes, a travers le monde.

Définition de la littérature africaine

La définition de la littérature africaine a longtemps fait débat parmi
les écrivains et chercheurs africains. L’écrivain sud-africain Mazisi
Kunene 2 s’est interrogé : qu’est-ce que la littérature africaine ? Selon
lui, c’est une littérature liée émotionnellement au continent. Aprés
réflexion, il a conclu qu’elle représente la réalité africaine sous toutes
ses formes, y compris les conflits avec les puissances dominantes et
les tensions internes, peu importe si I’écrivain est d’origine africaine
ou non.

Le poéte Christopher Okigbo 3, lui, n’était pas d’accord. Pour lui, la
littérature africaine est simplement toute la littérature qui existe en
Afrique. Mais cette définition est trop vague, car elle inclut aussi bien
les ceuvres écrites en Afrique que celles importées d’ailleurs.
Beaucoup de chercheurs pensent que la littérature africaine concerne
surtout les pays situés au sud du Sahara. Ils considérent que le désert
du Sahara divise I’Afrique en deux : au nord, les pays arabes et
musulmans, et au sud, I’Afrique subsaharienne, aussi appelée
"Afrique noire".

L’écrivain nigérian Chinua Achebe * propose une définition plus
compléte : il considére que la littérature africaine est un ensemble
d’ceuvres qui reflétent les différentes cultures et traditions du
continent. Pour Sarah L. « La littérature africaine moderne est une
mosaique vibrante et diversifiée, qui refléte la richesse des paysages
culturels, historiques et sociaux du continente » .

Enfin, le professeur Pathé Diagne ®donne une belle définition en
disant que la littérature est un discours qui a un but précis et remplit
un réle bien défini.

Naissance de la littérature africaine

La littérature africaine est restée longtemps inconnue et aussi oubliée.
Mais avec le temps , elle a réussi a se faire une place sur la scéne
mondiale grace a des écrivains talentueux qui ont posé les bases
solides d’une littérature africaine riche et reconnue.

Le monde n’a pas connu les contes et les récits de la littérature
africaine avant ’année 1896. Ce fut grace a I’Allemand August
Seidel, considéré comme le premier a avoir tenté de rassembler la
diversité de la littérature africaine et ses formes d’expression dans
une vaste anthologie de littératures orales, qu’il a réunie dans son
ouvrage Contes et histoires africaines. A travers son ouvrage, il
invite le lecteur européen a imaginer I’homme africain « sauvage »
en train de penser, de créer de la littérature et de composer de la
poésie comme tout autre étre humain. Ce travail a ainsi ouvert la voie
a de nombreuses recherches et analyses approfondies sur les cultures
et les histoires des peuples africains noirs, au-dela de 1’image
stéréotypée véhiculée par les médias a leur sujet.”

En réalité, la littérature africaine moderne se développe surtout au
XXe siécle, méme si les traditions orales ont eu une influence
majeure bien avant cette période. Ces traditions orales, qui incluent

4

des contes, des épopées et des proverbes, sont la base sur laquelle
s'est construite la littérature écrite africaine.

La naissance de la littérature africaine, au sens « classique » du terme,
remonte généralement a I'entre-deux-guerres, avec la publication
d'ouvrages tels que : Les Trois Volontés de Malic de Diagne (1920),
Batouala de Maran (1921), Force-Bonté de Bakary Diallo (1926) ou
L’Esclave de Félix Couchouro (1929) en marquent les prémices
(Cornevin 1976 ; Ricard 1995 ; Chevrier 1996 ; Hausser et Mathieu
1998 ; Kesteloot 2001 ; Buata 2008). 8

La littérature africaine s'est progressivement libérée des contraintes
de la littérature dite « coloniale », puis du statut de « littérature
apparentée » qui lui a été attribué en 1958 par I'encyclopédie « La
Constellation » dans I'un de ses volumes consacrés a la littérature
francaise, aux cOtés de la littérature haitienne ou antillaise, pour
s'imposer comme une littérature a part entiére, avec ses propres
symboles et ses propres classiques. Cette émergence s’est produite
plus tardivement qu’en Haiti, ou une littérature nationale s’était
affirmée deés le tournant du XIXe sicécle et s’était maintenue au
premier plan grace a des figures comme Jean Price-Mars ou Jacques
Roumain. ° A ce sujet, nous signalons que la littérature africaine
moderne prend véritablement son essor au 20e siccle, bien que les
traditions orales aient joué¢ un rdle crucial bien avant cela. Ces
traditions orales, qui incluent des contes, des épopées et des
proverbes, sont la base sur laquelle s'est construite la littérature écrite
africaine.

Nous pouvons dire que les puissances coloniales, comme la Grande-
Bretagne, la France et le Portugal, ont réussi a imposer leur
enseignement et leur langue a de nombreux pays africains. Les
peuples du continent ont donc été contraints d’écrire dans ces
langues. Au début de I’écriture littéraire en Afrique, les langues
européennes ont dii faire face a la concurrence des langues locales
comme le swahili, I’haoussa et le bantoul®. Mais ces derniéres n’ont
pas résisté longtemps, car les écrivains africains avaient du mal a
exprimer les réalités de leur peuple et a les faire connaitre au reste du
monde dans ces langues locales. En revanche, les langues
européennes offraient plus de facilité pour publier et étre compris, ce
qui a aidé les écrivains africains a faire connaitre leur continent sur
la scéne mondiale. La littérature africaine a connu une naissance et
une évolution fascinantes. Son émergence est étroitement liée aux
mouvements de décolonisation et aux luttes pour l'indépendance des
pays africains. Aprés la Seconde Guerre mondiale, 1’essor des
mouvements de libération a encouragé les écrivains africains a
chercher une identité littéraire plus indépendante. Ces révolutions et
mouvements ont alors contribué au développement et a
’épanouissement de la littérature et de la créativité en Afriquet?.
Les intellectuels noirs et les premiéres revues littéraires

Au début des années 1930, de nombreux intellectuels noirs, souvent
encore étudiants, se réunissaient a Paris, notamment dans le quartier
latin, un lieu d’échanges et d’accueil pour les exilés. Certains d’entre
eux ont réussi a publier leurs écrits dans de grandes revues. Par
exemple, Léon-Gontran Damas a publié plusieurs poemes dans La
pensée en 1934, puis dans Cahiers du Sud.

Nous ne pouvons parler de littérature africaine sans mentionner le
Nigérian Chinua Achebe (1930-2013), le leadeur du roman africain,
et son chef-d'ceuvre ( Things Fall Apart) 1958, qui décrit en détail
l'effondrement de la vie tribale traditionnelle face a la colonisation
britannique dans son pays, incarné par la vie du héros de son roman,
le chef et star de la lutte Okonkwo — personnage principal du roman
-, et qui est ponctué d'un style descriptif puissant qui nous apprend
beaucoup de choses que nous ignorons sur I'Afrique.

Cependant, la plupart de ces écrivains ont fait leurs débuts dans de
petites revues avant-gardistes, qui servaient a la fois de lieux de
rencontre et de discussions sur I’art et la politique. Parmi elles, La
Dépéche africaine, fondée a Paris en 1928 par le Guadeloupéen
Maurice Satineau, pronait I’intégration et refusait toute radicalité
raciale.

En 1932, un groupe d’écrivains dissidents de la revue Le Monde noir,
qu’ils jugeaient trop modérée, a lancé Légitime Défense. Ce journal,
dirigé par René Ménil, Jean-Marcel Monnerot et Etienne Léro, se
voulait révolutionnaire et influencé par le surréalisme. Il critiquait
violemment les formes de littérature trop conformistes adoptées par
certains écrivains martiniquais.

JOHS Vol.25 No. 1 2026

2



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

En 1935, L Etudiant noir est créé et regroupe de futurs grands auteurs
noirs comme Aimé Césaire et Léon-Gontran Damas. On y retrouve
aussi Léopold Sédar Senghor, Léonard Sainville et Ousmane Socé.
Cette revue cherche a s’affranchir des normes classiques et a affirmer
une identité noire distincte, en opposition aux influences dominantes
de I’époque. C’est dans cette revue qu’Aimé Césaire publie son
article Negreries, ou apparait pour la premiére fois 1’idée de
négritude.

Ces revues ne sont pas seulement des espaces littéraires, mais aussi
des tremplins pour de jeunes écrivains noirs qui veulent exister dans
le monde de 1’édition. Par exemple, en 1939, Senghor publie son
poéme Neige sur Paris, tandis qu’Aimé Césaire commence a écrire
son céleébre Cahier d’un retour au pays natal. Ce texte est finalement
publié en avril 1941 dans le premier numéro de Tropiques, une revue
fondée en Martinique par Aimé Césaire et sa femme Suzanne pendant
la guerre.

Lors d’un voyage en Martinique, 1’écrivain surréaliste André Breton
découvre le poéme de Césaire et, impressionné par sa force, 1’aide a
étre publié en 1947, simultanément a Paris et a New York.

Les étapes de la littérature africaine

Les étapes du développement de la littérature africaine se
caractérisent comme suit :

1- L'étape traditionnelle : c'est I'étape qui a précédé la colonisation,
qui repose sur la poésie orale et les contes populaires.

2- L'étape institutionnelle c'est I'étape qui a commencé
parallélement a la colonisation, ou I'élite africaine s'est tournée vers
la littérature comme moyen de renforcer l'identité nationale et la
résistance contre la colonisation. Dans cette période, la littérature
africaine s'est développée entre les deux guerres, dans le cadre de ce
qu'on appelle la littérature « coloniale », qui constituait un genre
distinct dans la littérature frangaise.

3- La phase moderne :

Phase durant laquelle différents genres littéraires ont prospéré, tels
que le roman, la poésie et la piéce de théatre, et ou le défi social et
politique était au cceur de l'ceuvre littéraire. A cette période, les
écrivains et penseurs africains reprennent leur ascension, portés par
les nouvelles perspectives ouvertes par le congres de Brazzaville de
194412, dans le cadre de I'union francaise, ainsi que par la légitimité
acquise a travers l'engagement et le sacrifice des peuples colonisés
pour la libération de la France.
De plus, bon nombre des écrivains ont joué un rdle de porte-parole
ou de représentants politiques pendant la période de libération, a
I’instar de Léopold Sédar Senghor, Aimé Césaire, David Diop,
Ousmane Sembene ou encore René Marand, entre 1948 et 1950. La
participation de ces auteurs africains dans le champ éditorial frangais
s’accompagne d’une revendication de reconnaissance a la fois
politique et esthétique. Elle s’incarne notamment a travers la
publication d’anthologies, congues comme des instruments de
solidarité littéraire et de construction d’une identit¢é commune. Il
s’agit, selon les termes employés, de créer une « rencontre
idéale et fraternelle » entre auteurs, afin de faire entendre une voix
collective et de poser les bases d’une théorie critique propre. De la
premiere anthologie de Léon Damas a la seconde, publiée en 1966 et
révélant deux générations distinctes d’écrivains africains, plusieurs
initiatives marquent cette dynamique. Nous pouvons citer
I’anthologie publiée par la revue Europa en 1949, ou encore le recueil
dirigé par Léonard Sainville, édité par la revue Présence Africaine en
1963, dont le deuxiéme volume paraitra en 1968.
Enfin, ’Anthologie de la nouvelle poésie negre et malgache de
langue francaise, préparée par le sénégalais Léopold Sédar Senghor,
connaft un retentissant succes. !

4- La phase tres moderne :

Apreés l'indépendance, la littérature africaine s'est tournée vers les
questions d'identité nationale, les conflits ethniques et la lutte pour la
justice sociale. Les écrivains se sont inspirés de contextes locaux
riches, tels que les conflits politiques et économiques, pour créer des
ceuvres qui établissent un équilibre entre le passé et le présent. C’est
la phase actuelle, ou la littérature africaine allie tradition et
modernité, et s'appuie sur la technologie et les réseaux sociaux pour
exprimer la diversité des cultures africaines.

Le mouvement africain : L'engagement au cceur de la littérature
Nous désignons la littérature « engagée » lorsqu'un auteur participe
activement a la vie sociale, politique ou religieuse de son époque et

utilise son ceuvre pour défendre une cause. Cela signifie que c'est une
littérature liée aux événements du moment. L'écrivain africain n'est
plus simplement un observateur : il utilise son plume comme une
arme pour lutter contre la colonisation occidentale et faire triompher
sa vision du monde. Ainsi, I'ceuvre n'est pas seulement évaluée pour
sa beauté ou sa signification, mais aussi pour son efficacité dans le
combat de l'auteur. La littérature engagée utilise des styles d'écriture
satirique, ironique, polémique qui rendent le message plus percutant
et impliquent le lecteur.

L'engagement dans la littérature africaine est un sujet fascinant et
profond. Les écrivains africains ont souvent utilisé leur art pour
aborder des questions politiques, sociales et culturelles. Ces auteurs
s'engagent fréquemment a dénoncer les injustices, a défendre les
droits de I'nomme, et a promouvoir la diversité culturelle et les
traditions africaines.

Les auteurs africains comme les Nigérians Chinua Achebe et Wole
Soyinka, et le kenyan Ngugi wa Thiong'o ont consacré leurs ceuvres
littéraires pour explorer des thémes tels que le colonialisme, la
décolonisation, et I'identité africaine. Leurs romans ont joué un rdle
original dans la sensibilisation aux défis et aux réalités de la vie
africaine, tout en mettant en avant la richesse et la résilience des
cultures africaines.

Chinua Achebe a bien évidemment consacré ses productions
littéraires a la lutte contre la colonisation en Afrique et, a travers ses
ceuvres, il appelle a la libération du continent noir. 1l incite a la lutte
contre le colonialisme, 1’injustice et le racisme en Afrique. Nous
citons quelques ceuvres littéraires de cet écrivain engagé qui traitent
la question dénoncent la colonisation en Afrique en général et son
pays notamment.

Tout s'effondre (1958). Un roman qui explore l'impact de la
colonisation sur la société igho du Nigeria. Le Malaise (1960). Suivi
de Tout s'effondre, il se penche sur les défis de l'indépendance
nigériane. La Fleche de Dieu (1964) - Troisiéme roman de la trilogie,
il examine les tensions entre traditions africaines et colonisation
européenne.

Les ceuvres de Ngugi wa Thiong'o abordent également le théme de la
colonisation et de la libération de son pays, tout comme les autres
écrivains africains de son époque qui appelaient a I'indépendance de
leurs pays de la colonisation britannique. Nous pouvons citer diverses
ceuvres littéraires de cet écrivain kenyan.

The River Between (1965) - Un récit de la lutte entre deux villages
kenyans durant la colonisation britannique. A Grain of Wheat (1967)
- Un roman se déroulant pendant la période de l'indépendance
kenyane. Detained: A Writer's Prison Diary (1981). Un journal de
son emprisonnement sans jugement par le gouvernement kényan.
Decolonising the Mind: The Politics of Language in African
Literature (1986). Un recueil d'essais explorant I'importance de la
langue dans la décolonisation.

Soyinka, lui aussi, a consacré ses écrits a faire connaitre la culture,
les meceurs et les traditions africaines a la société occidentale.
L’objectif de ses romans est de dire aux Européens que, méme si vous
nous avez colonisés par la force, vous ne pouvez pas nous coloniser
intellectuellement. La Mort et I'Ecuyer du roi (1975). Une piéce de
théatre explorant les traditions yorubas et les conflits culturels. Aké,
les années d'enfance (1981). Une autobiographie de ses années de
jeunesse. Les Interprétes (1965) - Un roman sur un groupe
d'intellectuels nigérians confrontés a la corruption et aux dilemmes
moraux. Myth, Literature and the African World (1976). Un recueil
d'essais sur la culture et la littérature africaines.

En ce qui concerne les mouvements littéraires des écrivains africains
francophones, ceux-ci ont également consacré leurs écrits a la lutte
contre la colonisation frangaise. Voici quelques ceuvres de ces
écrivains :

Le Martinique Aimé Césaire a consacré sa vie a la lutte contre la
colonisation et a la promotion de Il'identité et de la culture noires.
Parmi ses ceuvres les plus célébres, nous citons :

Cahier d'un retour au pays natal (1939), un long poéme qui exprime
la révolte contre la colonisation et la quéte d'identité, et Discours sur
le_colonialisme (1950), un essai dénongant les horreurs de la
colonisation et appelant a la décolonisation.

Le sénégalais Léopold Sédar Senghor est aussi a utilisé sa plume pour
lutter contre la colonisation et promouvoir l'identité et la culture
africaines. Voici quelques-unes de ses ceuvres marquantes qui

JOHS Vol.25 No. 1 2026

3



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

abordent ces themes : Chants d'ombre (1945). Ce recueil de poémes
célébre la culture et I'identité africaines tout en critiquant la
colonisation. Senghor y exprime son attachement a ses racines
africaines et son rejet de l'assimilation culturelle imposée par les
colonisateurs. Hosties noires (1948). Ce recueil est dédié aux soldats
africains qui ont combattu pour la France lors des deux guerres
mondiales. Senghor y dénonce I'injustice de la colonisation et rend
hommage au sacrifice de ces soldats, tout en soulignant leur
contribution a la liberté.

Nous trouvons bien claire le sentiment du poéte vers I’existence de la
colonisation frangaise en Afrique en général et notamment son pays
le Sénégal. Nous citons un extrait du poéme Pri¢re de paix de
Léopold Sédar Senghor, il dit « Qu’elle aussi a porté la mort et le
canon dans mes villages bleus, qu’elle a dressé les miens les uns
contre les autres comme des chiens se disputant un os Qu’elle a traité
les résistants de bandits, et craché sur les tétes-aux-vastes-desseins.
Oui, Seigneur, pardonne a la France qui dit bien la voie droite et
chemine par les sentiers obliques »4.

Ces vers dénoncent la violence coloniale et les divisions imposées
par la colonisation francaise. Le recueil tout entier est un hommage
aux sénégalais, mais aussi une critique de 1’exploitation coloniale et
un appel a la dignité africaine.

Ethiopiques (1956). Dans cette anthologie de poémes, Senghor
explore les thémes de l'identité africaine, de la résistance a la
colonisation et de la dignité humaine. 11 célébre la richesse culturelle
de I'Afrique et appelle a la décolonisation. Nocturnes (1961).

Ce recueil de poémes traite de la beauté de I'Afrique et de ses
traditions, tout en critiquant les effets dévastateurs de la colonisation.
Senghor y exprime son espoir pour un avenir meilleur et une Afrique
libérée de la domination coloniale. Lettres d'hivernage (1973).

Dans ce recueil de poémes, Senghor aborde les thémes de I'exil, de
I'identité et de la mémoire. Il y exprime son amour pour I'Afrique et
son rejet de la colonisation, tout en rendant hommage a la résistance
et & la résilience des peuples africains.

Ces ceuvres montrent I'engagement de Léopold Sédar Senghor dans
la lutte contre la colonisation et la promotion de I'identité africaine.
Elles ont contribué a la prise de conscience et a la valorisation des
cultures africaines dans le monde francophone.

L’ivoirien Ahmadou Kourouma est reconnu pour ses ceuvres
littéraires qui dénoncent la colonisation et ses conséquences : Les
Soleils des Indépendances (1968). Ce roman critique les régimes
postcoloniaux et les conséquences de la colonisation sur les sociétés
africaines. 1l raconte I'histoire de Fama, un prince déchu, et explore
les défis de I'indépendance. Monné, outrages et défis (1990).
Dans ce roman, Kourouma retrace I'histoire coloniale de la région
mandingue en Afrique de I'Ouest. 1l décrit les différentes étapes de
l'installation des colons blancs et les répressions subies par les
Africains. En attendant le vote des bétes sauvages (1998). Ce roman
satirique critique les dictatures postcoloniales en Afrique. Kourouma
utilise un narrateur griot pour raconter Il'histoire de Koyaga, un
dictateur africain, et dénoncer les abus de pouvoir.

Ces ceuvres montrent 1'engagement d'’Ahmadou Kourouma dans la
lutte contre la colonisation et la promotion de I'identité africaine.
Elles ont contribué a la prise de conscience et a la valorisation des
cultures africaines dans le monde francophone.

Mongo Beti est un écrivain camerounais, né le 30 juin 1932 &
Akométam et mort a 69 ans. Il est I’un des écrivains africains les plus
importants au moment des indépendances. Il a écrit des romans qui
critiquent fortement la colonisation, et ces romans sont encore tres
connus aujourd’hui. En plus d’écrire, il était aussi un homme engagé
en politique, connu pour ses idées fortes et son refus de changer
d’avis pour faire plaisir aux autres.

En 1956, I’écrivain camerounais a publié son roman « Le Pauvre
Christ de Bomba ». Un roman qui dénonce les abus de la colonisation
et les missions chrétiennes en Afrique. Sur cet ceuvre littéraire
africain, écrit Bernard Mouralis «en 1956, parait chez Robert
Laffont un roman qui demeure, a mes yeux en tout cas, ['un des
ouvrages les plus importants de la littérature de langue francaise en
Afrique subsaharienne. Et probablement aussi de la littérature
romanesque francaise au cours de la premiere moitié du XXe
siécle »15 .

Ces ccuvres ont joué¢ un rdle crucial dans la dénonciation de la
colonisation francaise et ont contribué a la prise de conscience et a la
lutte pour I'indépendance des pays africains francophones.

Le Mouvement Négritude

Cette littérature se caractérise dans l'ensemble par la défense de
I'identité africaine et de la place de I'nomme africain dans un monde
marqué par la cruauté envers les Noirs, comme en témoigne une
histoire riche en souffrances, en incompréhension et en exploitation.
Le traitement de ces questions par les écrivains africains a donné
naissance a ce que l'on appelle la « négritude », qui résume les
souffrances et les aspirations des Africains dans leur relation a eux-
mémes et a I'ancien colonisateur de leur terre, c'est-a-dire la défense
de leur identité.

Le mouvement Négritude est un mouvement politique, poétique,
philosophique et littéraire né parmi les élites noires instruites
d'Afrique et des Caraibes qui étudiaient a Paris dans les années 1930.
Ce mouvement était principalement associé a des scientifiques, des
artistes et des poétes francophones.

Ce mouvement est connu comme une association a des circonstances
historiques bien précises. Son émergence dans la premiere moitié du
siécle dernier, entre les deux guerres mondiales et son lien avec
certains poétes noirs écrivant en francais (Léopold Senghor, Aimé
Césaire, Guy Dumas, entre autres), et son lien avec la quéte
d'émancipation coloniale de plusieurs pays d'Afrique et des Caraibes,
et son émergence d'une volonté de faire prendre conscience d'une
identité perdue ou manquante, d'une tendance a la retrouver, et son
lien avec ce qui semble étre un réveil tardif, peut-étre, face au long
héritage de l'esclavage et a la dévalorisation des personnes a la peau
noire.

11 est sans doute utile, a ce point, de préciser que, pour Claude
Wauthier, la « négritude » est simplement « le mouvement idées qui
a été expression en littérature et dans le domaine des sciences
humaines- ethnologie et histoire en particulier — du nationalisme
africain »'6

A cet effet, les fondateurs du mouvement de la Négritude, a savoir
Léon-Gontran Damas, Aimé Césaire et Léopold Sédar Senghor, ont
écrit leurs ceuvres afin de refléter les aspirations culturelles et
identitaires de leurs peuples. A une époque ou l'idée que I'Afrique
n‘avait ni histoire ni civilisation était courante, leur travail a suscité
I'émergence d'une « fierté noire » dans le monde francophone.’

Le mouvement de la Négritude, grace aux grands écrivains africains,
a dépassé le continent africain et a exercé une influence mondiale. Ce
mouvement littéraire et philosophique a mis en lumiére les richesses
culturelles, historiques et identitaires des peuples noirs.

« L'aire de la littérature négro-africaine recouvre donc, non
seulement I'Afrique au Sud du Sahara, mais tous les coins du monde
ou se sont établies des communautés de Negres ».18

En plus ce mouvement, a cherché & réhabiliter les valeurs africaines
et a s'opposer a l'assimilation forcée imposée par la colonisation. Les
ccuvres des auteurs de la Négritude ont inspiré de nombreuses
générations d'écrivains, d'intellectuels et de militants a travers le
monde, contribuant a I'émergence d'une littérature et d'une pensée
panafricanistes.

Le mouvement Négritude'® a franchi les frontiéres géographiques et
s'est imposée comme un mouvement majeur dans I'histoire littéraire
et politique, inspirant une prise de conscience globale de la valeur et
de la dignité des cultures et littérature africaines.

Apres la Seconde Guerre mondiale, les combats pour I'indépendance
ont encouragé les écrivains africains a créer leur propre style. Grace
a ce mouvement, la littérature africaine a pu se développer et
s'enrichir. Peu a peu, elle s'est libérée des contraintes de ce qu'on
appelait la littérature « coloniale ». Ce mouvement a également
entrainé des répercussions importantes sur les luttes pour
I'indépendance et I'émancipation des peuples africains, en fournissant
des outils intellectuels et culturels pour résister a l'oppression
coloniale et promouvoir l'autodétermination.

Dans la deuxiéme moiti¢ du siécle dernier, 1I’Afrique a connu un
grand développement culturel et littéraire. Ce mouvement s’est
manifesté sous différentes formes, comme la poésie, le roman, le
théatre et méme le cinéma. De nombreux livres ont été publiés au
cceur du continent africain, ce qui montre un changement important
dans la maniére de penser et de voir le monde en Afrique, aussi bien
sur le plan politique, économique, social que littéraire.?

JOHS Vol.25 No. 1 2026

4



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

Ce développement a été facilité par ’essor des moyens de
communication et amélioration du niveau de vie. Certains écrivains
africains ont pris I’initiative de monter une nouvelle image positive
et lumineuse de I’ Afrique, mettant en avant sa richesse culturelle et
littéraire a travers le monde et assurant sa présence dans les grands
événements littéraires internationaux.

Aprés la Premiére Guerre mondiale, certains ouvrages publiés
témoignent de 1’émergence du roman africain. Bernard Mouralis a
analysé en détail ses différentes étapes et influences dans son livre
Littérature et développement (Mouralis, 1984). En 1921, le prix
Goncourt est décerné a Batouala, un roman de René Maran,
administrateur colonial d’origine guyanaise. Prés de vingt ans plus
tard, reconnu par Léopold Sédar Senghor et la nouvelle génération
d’écrivains de la négritude comme un précurseur, Batouala est
réédité dans une version ou l’auteur assouplit le style strictement
académique de la premiére édition.?

Pendant I’entre-deux-guerres, la littérature africaine s’est développée
dans un courant appelé « littérature coloniale », qui faisait partie de
la littérature frangaise mais avait un style bien particulier. Ce genre
mettait en avant ’exotisme et glorifiait 1’aventure coloniale. Il était
tres populaire, avec de nombreux livres publiés en grande quantité et
récompensés par des prix prestigieux, comme le prix Goncourt? .
C’est le cas de Les Civilisés de Claude Farrére 22, Dinglai, I’ Africain
magnifique des fréres Tharaud (1906) >*ou encore Batouala (1921)
25, Pendant longtemps, les premiers écrivains africains ont été vus
comme faisant partie de cette littérature coloniale. Cela se voit dans
les sous-titres de leurs livres, qui précisaient leur origine

Pour étre reconnus, les écrivains africains d’expression frangaise
devaient s’adapter a un contexte colonial particulier. Comme les
auteurs régionaux en métropole, ils étaient soumis a la nécessité de
mettre en avant leur différence sans pouvoir imposer leur propre
modéle littéraire.

Paul Hazoumé, dans la préface de son livre Doguicimi, justifie ainsi
son style : que I’écriture des écrivains africains bien que s’inscrivant
dans une quéte de reconnaissance littéraire en France, témoigne aussi
d’une volonté de retour aux sources et de réappropriation de I’histoire
et de I’identité africaine. L’ensemble de cette premicre génération
d’auteurs africains - parmi lesquels René Maran, Paul Hazoumé et
Léon-Gontran Damas - a consacré sa vie & la littérature et a
I’ethnographie, notamment en collaborant avec le musée de
I’Homme a Paris. Leurs ceuvres apparaissent comme une réponse
critique a [I’ethnologie coloniale de 1’entre-deux-guerres, en
contestant les normes esthétiques et les idées précongues véhiculées
par cette littérature dominante.

Ahmet Sait Akcay souligne que la littérature africaine met en lumiere
les expériences et les revendications des peuples noirs, longtemps
marginalisés et exclus en raison du colonialisme : « La littérature
africaine a pris sa forme principale aprés le colonialisme. Elle
commence a se développer aprés la confrontation avec I'Occident,
car les formes littéraires modernes se sont d'abord manifestées dans
la littérature occidentale. Si nous revenons aux origines de la
littérature africaine, nous remontons a la seconde moitié du 18¢
siécle. Toutefois, ce sont des écrivains noirs sud-africains tels que
Rolfes Dhlomo, Solomon T. Plaatje, Thomas Mofolo et John Dube
qui ont écrit les premiers romans au sens moderne du terme. Nous
appelons également ce processus la littérature anticoloniale ».28

En somme nous remarquons qu’aprés les indépendances, 1’essor
étincelant de la littérature africaine a persisté. Les écrivains de
I’ Afrique postcoloniale se sont intéressés notamment a la lutte pour
la liberté, I’identité et I’ethnocentrisme entre autres thématiques.
Themes de la littérature africaine

La littérature africaine contemporaine est un espace de créativité et
d’expression ou se reflétent les réalités, les défis et les aspirations du
continent africain. Les écrivains y abordent des thémes qui résonnent
avec les expériences de leurs communautés tout en capturant les
transformations d’une Afrique en pleine mutation. Explorons
ensemble les themes récurrents de cette littérature, une voix vivante
et puissante, porteuse d’histoires qui transcendent les frontieres.
Nous remarquons que la plupart des sujets évoqués par la littérature
africaine traitent de la pauvreté, du colonialisme et de I'attachement
a l'identité, aux traditions et au nationalisme afin de sensibiliser a la
culture des peuples africains et a leur lien avec les enjeux actuels.

Nous présentons les themes les plus traités par la plupart des écrivains
africains a travers leurs romans, poemes et piéces de théatre.
1-  Lutte contre la colonisation

La dénonciation de la colonisation occidentale en Afrique constitue
I’'un des thémes les plus fréquemment abordés par les écrivains
africains dans leurs romans et leurs poésies. Pour eux, traiter cette
question reléve d’un véritable devoir national.
Les critiques occidentaux, spécialistes des cultures africaines et
partisans des mouvements de libération nationale du siécle dernier,
considerent que la littérature africaine du continent noir constitue une
composante indissociable du patrimoine humain engagé dans la quéte
de liberté et de justice a travers le monde. Il apparait clairement que
cet engouement pour les lettres africaines en Occident a coincidé
avec les efforts déployés par les grandes maisons d’édition
européennes — notamment en France, en Allemagne et en Grande-
Bretagne — ainsi qu’en Amérique du Nord et du Sud, et en Australie,
pour publier, sous des formats variés, les différentes expressions
littéraires du continent. Cette dynamique a ainsi permis a la littérature
africaine de s’imposer comme un pilier incontournable du grand
édifice des lettres universelles. Ainsi, au Royaume-Uni, par exemple,
des dizaines d’anthologies poétiques, de recueils de nouvelles et de
romans, ainsi que des piéces de théatre africaines ont vu le jour, aux
cOtés d’ouvrages philosophiques, artistiques et critiques consacrés a
la production littéraire du continent. Beaucoup d’écrivains ont
préféré traiter le théeme de la révolte de maniére directe, estimant
qu’elle est déja en cours, Tadjo Véronique évoque que : « regardez /
Il est déja des hommes / Que les révoltes étreignent » 27, lls cherchent
désormais a mettre en valeur son caractére inévitable : « ma chanson
rouge ne périra pas », 28 et méme son aspect ludique : « la rébellion
était devenue une sorte de féte de la révolte » 2°. Certes, ’aspect
violent de ces actions n’est pas ignoré, il s’exprime avec discrétion,
suivant une montée progressive de cruauté.
Le Guinéen Amilcar Cabral (1924-1973) était I’une des figures les
plus éminentes de la lutte contre le colonialisme en Guinée-Bissau,
notamment dans les années 1950 et 1960. Ses écrits, tels que « La
Révolution en Guinée : le combat d’un peuple africain » et « Retour
aux sources », « la culture comme base de la résistance et de la
liberté » tout comme ceux d’autres écrivains militants, expriment cet
engagement. Dans ses écrits, Amilcar appelle le peuple africain de
révolter contre la colonisation en Afrique.
En plus, le mouvement intellectuel de Frantz Fanon (1925 — 1961),
qui s’est développé en Afrique, est né de son contact avec la pensée
frangaise. Cet écrivain Martinique croyait que les peuples d'Afrique
avaient le droit de vivre dans la dignité, au méme titre que les
Frangais. 11 a été influencé par Aimé Césaire, un écrivain engagé qui
a lancé le mouvement de la Négritude. Fanon a contribué a forger
l'esprit de lutte nationale, donnant lieu a une indignation littéraire qui
a notamment donné lieu a son ouvrage « Les Damnés de la Terre »
1961 et a son essai antiraciste « Peau noire, masques blancs » (1952).
Frantz Fanon devient un phénomeéne culturel et intellectuel, il a
consacré ses ceuvres littéraires a la défense des opprimés et des
marginalisés sous le joug du colonialisme en Afrique.

2- La Quéte d’Identité et la Mémoire Historique
Les thémes de I’identité de 1’appartenance et de la préservation des
cultures indigénes sont présents dans de nombreuses ceuvres
littéraires en Afrique noire. Beaucoup d’écrivains sont traités ce
théeme a travers leurs romans et leurs poésies. Les auteurs abordent
également les questions sociales et politiques contemporaines telles
que la corruption, la pauvreté, I’inégalité entre I’homme et la femme,
les violations des droits de I’homme et les effets des conflits. Ils
mettent en lumiere les défis sociétaux et pronent le changement a
travers leurs écritures.
Sans conteste la quéte identitaire est un des thémes majeurs de la
littérature africaine contemporaine : les écrivains s’occupent ainsi de
I’héritage culturel, de la fiert¢ d’options identitaires, et de la
modernité en quelque sorte. Dans un monde globalisé envahi
d’apports extérieurs, les écrivains africains se projettent dans la
volonté de valoriser et de faire revivre le projet identitaire africain.
La mémoire historique au passé colonial et aux luttes pour
I’indépendance occupe également une place entiére qui tente de
rendre compte des blessures et des résiliences qui constituent alors
I’Afrique d’aujourd’hui. Amkoullel, [’enfant Peul d’Amadou

JOHS Vol.25 No. 1 2026

5



La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

Hampaté Ba, dit du poids des héritages traditionnels et de la
transmission intergénérationnelle tout en auménant du regard
critique sur D’histoire coloniale. Rappelons ici que ces récits
rappellent aux lecteurs aussi généralement la richesse des cultures
africaines et la pertinence des questions identitaires face a de jeunes
générations.

3- Les Défis Sociaux et les Inégalités
Les écrivains contemporains s’attachent aussi a décrire les défis
sociaux et les inégalités qui minent les sociétés africaines. La
pauvreté, I’injustice sociale, le chomage, et la lutte pour I’égalité des
droits sont des sujets souvent abordés. A travers leurs ceuvres, les
auteurs donnent une voix aux laissés-pour-compte et dénoncent les
déséquilibres qui freinent le développement du continent.
Des écrivains comme Léonora Miano, et Chimamanda Ngozi
Adichie qui représentent une grande voix de la littérature en langue
francaise, elles consacrent leurs écritures pour mettre en lumiére les
souffrances des africains sous la domination européenne, les
pressions familiales et les aspirations des jeunes Africains. Leurs
écrits offrent ainsi une réflexion profonde sur la résilience humaine
et le besoin de justice sociale.
La place des femmes et les complexités de la condition féminine
occupent une place de choix dans la littérature africaine
contemporaine. Les écrivaines africaines abordent des thémes tels
que I’émancipation des femmes, les violences faites aux femmes, et
les questions de genre. Elles donnent vie a des personnages féminins
forts et résilients, qui luttent contre les oppressions pour s’affirmer
dans des sociétés patriarcales.
Les femmes écrivaines africaines ont apporté une contribution
significative a la littérature, en abordant les réles des hommes et des
femmes, I’émancipation des femmes et les luttes auxquelles elles sont
confrontées dans les sociétés africaines. Leurs récits amplifient la
voix des femmes et remettent en question les normes sociétales.
Parmi les voix féminines qui appellent au droit de la femme africaine
¢’est I’écrivaine nigériane Buchi Emecheta(1944-2017), elle évoque
dans Citoyenne de seconde zone, les injustices auxquelles sont
confrontées les femmes dans leur quéte de liberté et d’égalité. Ces
récits puissants contribuent a sensibiliser les lecteurs aux questions
de droits des femmes et & encourager un changement des mentalités.

4- La Diaspora et ’Expérience de I’Exil
La migration et la diaspora : Avec I’essor de la mondialisation, les
themes de la migration, du déplacement et des expériences de la
diaspora africaine sont devenus prédominants. Les auteurs explorent
les complexités liées au fait de quitter sa patrie et de naviguer dans
de nouvelles cultures et identités.
Les écrivains africains de la diaspora enrichissent également la
littérature contemporaine avec des récits d’exil, d’appartenance et de
retour aux racines. L’expérience de I’immigration, la nostalgie du
pays natal et les défis de I’intégration dans les pays occidentaux sont
des themes majeurs abordés par ces auteurs. La littérature africaine

! Catinchi, Cécile. « Littérature engagée ». Encyclopedia
Universalis Junior, Universalis France.

2 Mazisi Kunene est un poéte et un enseignant universitaire en
littérature africaine qui fut également un militant anti-apartheid et un
représentant a I'étranger du congres national africain.

8 Christopher Ifekandu Okigbo est un poéte, enseignant et
bibliothécaire nigérian.

4 Chinua Achebe est un romancier, poéte et critique nigérian qui est
considéré comme une figure centrale de la littérature
africaine moderne.

5 Sarah L., Explorer la littérature africaine moderne : Thémes et
auteurs influents, in unicaf, 7 décembre 2023.

6 Pathé Diagne est un ancien rédacteur en chef de la revue Présence
Africaine, il a été 1'un des organisateurs du Festival mondial des arts
négres de Dakar (1966), du Festival panafricain d'Alger (1969) et du
Manifeste culturel africain qui a débouché sur la charte culturelle de
I'Afrique de I'Organisation de 'unité africaine.

7 La littérature africaine oubliée, article, Savannah African.
www.Afrigatenews.net.

8 Chevrier, Jacques , Littérature négro-africaine. Paris : PUF. 1996.

est devenue la voix des Africains immigrés a travers le monde,
exprimant leurs sentiments, leurs souffrances et leur droit a vivre
dans la dignité.
La sénégalaise Fatou Diome, par exemple, dansLe Ventre de
I’Atlantique, dépeint le déchirement entre deux mondes, celui du
continent africain et celui de I’Europe, ou les illusions de la vie en
Occident contrastent avec la réalité souvent difficile de
I’immigration. Ces récits plongent les lecteurs dans des histoires de
quéte personnelle, ou les personnages tentent de trouver un équilibre
entre leurs racines africaines et leur vie en terre étrangére.

5- Les Transformations Politiques et la Corruption
Enfin, la littérature africaine contemporaine explore sans retenue les
themes politiques, notamment la corruption, le pouvoir et les luttes
pour la démocratie. Nombre d’auteurs s’engagent, a travers leurs
récits, a critiquer les régimes autoritaires, les abus de pouvoir, et les
promesses non tenues des élites politiques.
Par exemple, dans I’essai « L'Etat honteux » de l'auteur ivoirien
Finance Konan, la satire politique dénonce les méfaits de la
corruption et les défaillances gouvernementales. Ces ceuvres
rappellent aux lecteurs que la littérature est un outil de sensibilisation
et de transformation des sociétés africaines.
Conclusion
La littérature africaine est le reflet profond des coutumes, des
traditions et de la culture multiforme du continent. Elle allie héritage
oral ancestral et expressions écrites modernes, conflits sociaux et
aspirations futures. Cette littérature contribue a la lutte pour la
libération du continent.
Nous constatons que la littérature africaine n’était pas a un simple
miroir qui refléte de la réalité africaine, mais elle porte la voix des
réves, des luttes et des espoirs des peuples africains. Elle explore
I’identité, dénonce les injustices, interroge les choix politiques. A
travers leurs ceuvres, les écrivains africains contemporains
contribuent & construire une vision authentique et plurielle de
I’ Afrique.
De nombreux écrivains africains traitent la question de I’héritage du
colonialisme et ses réflexions sur les sociétés africaines. A travers
leurs ceuvres, ils abordent des thémes tels que 1’identité culturelle, la
lutte pour I’indépendance et les défis auxquels les nations
postcoloniales sont confrontées dans leur processus de redéfinition.
Les écrivains africains utilisent leurs mots pour raconter les réalités,
les défis et la résistance de leurs peuples contre la colonisation. Ils
cherchent également a monter la vraie image de 1’ Afrique en créant
ainsi une littérature unique qui refléte les Iégendes, les cultures et les
aspirations africaines.
La littérature africaine relevait le défi de dépasser les frontieres le
continent africain pour atteindre la reconnaissance internationale et
participer aux grands événements littéraires du monde.

Les notes

9 Julien Hage, les littératures francophones d’Afrique noire & la

conquéte de 1’édition frangaise (1914-1974), article, in Grandhiva,
octobre 2009.

10 La famille des langues bantoutes est un ensemble de langues
africaines qui regroupe plus de 400 langues parlées dans une
vigntaine de paus de la moiti¢ sud de 1’ Afrique.

11 Abdelkarim Benmbirik et Ramdane HINOUNI, African presence
in the world literary movement literary, revue Ichkaliat fi Alougha wa
Aladab, université Tamanghasset-Algerie, 2022, PP. 116-133.

12 C’est une grande réunion organisée par la France libre pendant la
Seconde Guerre mondiale, sous l'autorité du général Charles de
Gaulle.

13 Voir, Jamal Aljalass, op.cit.

14 Léopold Sédar SENGHOR, in journal en ligne, un jour un poéme,
2025.

15 Bernard Mouralis, Le pauvre Christ de Bomba de Mongo Beti
(1956), in Revue critique de fixions frangaise contemporaine, 2018.
16 Wauthier, Claude, I’Afrique des Africains. Inventaire de la
négritude, Paris, Seuil, 1964, P. 291.

JOHS Vol.25 No. 1 2026


https://fr.wikipedia.org/wiki/Litt%C3%A9rature_africaine
https://fr.wikipedia.org/wiki/Litt%C3%A9rature_africaine
http://www.afrigatenews.net/

La littérature engagée en Afrique : décolonisation, identité et renaissance culturelle

Mohamed.

17 Jean-Michel Devésa, Alexandre Maujean, L’ Afrique dans la
littérature : un continent en son miroir Introduction thématique, in
Afrique contemporaine 241 (revue), P.36.

18 Pius Ngandu Nkashama, Littératures Africaines, Editions Silex,
1984, P.26.

19 La Négritude est un mouvement littéraire, politique et culturel créé
dans les années 1930 par des intellectuels et écrivains noirs
francophones, notamment Aimé Césaire, Léopold Sédar Senghor et
Léon Gontran Damas.

20 Abdelkarim Benmbirik et Ramdane HINOUNI, Op. Cite., P.121.
2L Jamal Aljalas, Un siécle de littérature africaine noire : de la
littérature colonisée a la littérature conquérante, article, in Alfaisal,
janvier 2024

22 Le prix Goncourt est un prix littéraire frangais, créé par Edmond
de Goncourt en 1892, qui récompense des auteurs d'expression
francaise et qui est décerné annuellement par 1'Académie Goncourt.
23 Claude Farrére, né le 27 avril 1876 & Lyon, mort le 21 juin 1957 &
Paris, est un officier de marine et un écrivain frangais.

24 Les fréres Jérome et Jean Tharaud étaient un duo d'écrivains
francais prolifiques du début du XXe si¢cle, connus pour leurs récits
de voyage, leurs romans historiques et leurs ceuvres inspirées par
l'exotisme et le colonialisme.

%5 Batouala est un roman écrit par René Maran , publié1921.

% Gokhan Kavak, La littérature africaine suscite de plus en plus
d'intérét en Tiirkiye et dans le monde entier,
https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-
plus-en-plus en-turkiye-et-dans le monde entier.

27 Tadjo Véronique, Latérite, Paris, Hatier, 1984, P.31.

28 Breytenbach Breyten, feu froid, Christian Bourgois, Paris,
1976,p.37.

29 Diarra, Mandé-Alpha, Sahel, sanglante sécheresse, Presse
africaine, 1981,P.144.

Bibliographie

Aljalas, Jamal. 2024. « Un siécle de littérature africaine noire : de
la littérature colonisée a la littérature conquérante ». Alfaisal,
janvier.

Benmbirik, Abdelkarim, et Ramdane Hinouni. 2022. « African
Presence in the World Literary Movement Literary ». Ichkaliat fi

Alougha wa Aladab. Université Tamanghasset, Algérie.

JOHS Vol.25 No. 1 2026

Breytenbach, Breyten. 1976. Feu froid. Paris : Christian Bourgois.
Catinchi, Cécile. « Littérature engagée ». Encyclopzdia
Universalis Junior. Universalis France.

Chevrier, Jacques. 1996. Littérature négro-africaine. Paris :
Presses Universitaires de France (PUF).

Denise, Coussy. 2000. La littérature africaine moderne au sud du
Sahara. Paris : Karthala.

Devésa, Jean-Michel, et Alexandre Maujean. 2012. « L Afrique
dans la littérature : un continent en son miroir. Introduction
thématique ». Afrique contemporaine 241 : 36.

Diarra, Mandé-Alpha. 1981. Sahel, sanglante sécheresse. Paris :
Presse africaine.

Gokhan, Kavak. « La littérature africaine suscite de plus en plus
d’intérét en Tiirkiye et dans le monde entier ». Agence Anadolu.
https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-
plus-en-plus-en-turkiye-et-dans-le-monde-entier.

Hage, Julien. 2009. « Les littératures francophones d’Afrique noire
a la conquéte de 1’édition frangaise (1914-1974) ». Gradhiva,
octobre.

La littérature africaine oubliée. Savannah African.
www.Afrigatenews.net.

Maran, René. 1921. Batouala. Paris : Albin Michel.

Mouralis, Bernard. 2018. « Le pauvre Christ de Bomba de Mongo
Beti (1956) ». Revue critique de fixions frangaise contemporaine.
Nkashama, Pius Ngandu. 1984. Littératures africaines. Paris :
Editions Silex.

Sarah, L. 2023. « Explorer la littérature africaine moderne :
Themes et auteurs influents ». Unicaf, 7 décembre.

Senghor, Léopold Sédar. 2025. Un jour, un poéme. Journal en
ligne.

Tadjo, Véronique. 1984. Latérite. Paris : Hatier.

Wauthier, Claude. 1964. L Afrique des Africains. Inventaire de la
négritude. Paris : Seuil.Yves, Benot.2005. Les lumiéres,
I’esclavage, la colonisation. Paris : Ed. Le découvert



https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-plus-en-plus
https://www.aa.com.tr/fr/monde/la-littrature-africaine-suscite-de-plus-en-plus
http://www.afrigatenews.net/

