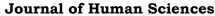
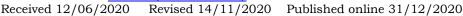
# مجلة العلوم الإنسانية









## أنواع الرمز الفني، ومستوبات استخدامه في شعر الحداثة

محمد على سليمان دهيكيل

قسم اللغة العربية والدراسات الإسلامية-كلية الآداب- جامعة سبها، ليبيا

للمراسلة: moha.dhaykeel@sebhau.edu.ly

الملخص ألقى شعراء الحداثة بطواع عيدة من الرصوز في ساحة الشعر العربي، وهي الرموز الأسطورية، والرموز التاريخية "التراثية "، والرموز الطبيعية، وربما تمكنت هذه الرموز من تشف الحول السوي والبعربة الجالية، في عاهة هذه الرموز بالسياقات الاجتماعية والتاريخية والنفسية والسياسية والمعيشية، التي عاش ويعيش المشاعر الحداثي تحت ضغوطها، حيث يلاحظ أن أكثر الرموز الأسطورية استخدامًا لدى الساعر الحداثي العربي هي رموز الخصب و النماء، والاغتراب والبعث مثل: قوز وغستار وأدونيس وطائر الحيية، ورموز التضحية والفداء مثل: أوروفيوس، ورموز الفشل الأزلي والمستمر مثل: سيزيف. وقد تناولت في هذا البحث بعون الله وتوفيقه أنواع الرمز الفني، ومستويات استخدامه في شعر الحداثة؛ فأمًا أنواع الرمز فهي: الرمز الأسطوري، والرمز التاريخي "التراثي" والرمز الطبيعي، وأمًا مستويات استخدام الموز في: المسوى المستوى الإشاري المفهومي، والمستوى الاستعاري، والرمز الطبيعي، وأمًا مستويات المستوى.

#### Modern poets have cast many types of symbols in Arab

Mohammed Ali Sulaman Dhaykeel

Department of Arabic Language, Faculty of Arts, Sebha University, Libya Corresponding author: moha.dhaykeel@sebhau.edu.ly

**Abstract** poetry, which are mythological symbols, historical "heritage" symbols, and natural symbols. Perhaps these symbols were able to intensify poetic sayings and aesthetic experience in the relationship of these symbols to the social, historical, psychological, political, and living contexts. The modernist poet lives under pressure, for example he notes that the most legendary symbols used by the Arab modernist poet are the symbols of fertility and growth, alienation and resurrection such as: Tammuz, Ashtar, Adenis and the phoenix, and symbols of sacrifice and redemption such as: Eurovius, symbols of eternal and continuing failure such as: Sisyphus. In this research, I examined - with God's help and success - the types of artistic symbol, and the levels of its use in modern poetry; As for the types of symbol, as I mentioned the legendary symbol, the historical "heritage" symbol and the natural symbol, the levels of symbol use are: the axial level, the conceptual indicative level, the metaphor level, and the cumulative level.

Keywords: Aesthetic, Modernity, code, Natural, the level.

المقدمة

له[2]؛ فأصبح السؤال المطروح في كثير من الدراسات النقدية: هو أصل هذا الرمز، وكيف نشأ، ومتي نشأ؟. يحاول هذا البحث الإجابة على السؤالين؛ كيف

يحاول هذا البحث الإجابة على السؤلين؛ كيف المتدم شعراء الحداثة لومز؟ وما هي مستويات استخدام هذا الرمز؛ ذلك لأنّ لدراسات السية العربية لتي قرضت لمذا الجانب في دراسة لومز سيلة بالمقارنة مع لدراسات الحية لتي نقرضت لمخية التي نقرضت الحمل هذه لوموز المستخدمة، وشأتها. ويحين أنّ دراسة مستويات استخدام الرمز في الشعر هي أكثر فنية وجسلية، وكم ثر لمحناء وللم والماعر عندما وسخدم لومز لا الرمز المستخدم، ونشأته؛ فالشاعر عندما وسخدم لومز لا الرمز المستخدم، ونشأته؛ فالشاعر عندما وحم المحردة المحردة الى المعنى الحرفي للرمز، ولا تهمه القصة المجردة للأسطورة، بل ما هدف إليه وما يهمه هو روح الرمز وإلهام الأسطورة، بمعنى أن يُعبر الرمز المستخدم عماً فيسو به الشياعر من حالة أو تجربة شعورية أو نفسية أو اجتماعية،

فلرمن الشعري مرتبط "كل الارتباط بالتجربة السورية لتى انيها الشاعر، والتي تمنح الأشياء مغزى خاصًا، وليسهناك شيءماهوفي ذاته أهممن أيشيء آدر إلا بالنسبة لؤس وهي في بؤرة التجربة، فندئذ تفاوت أهية الأشياء وقيمتها. ذلك أنّ التجربة... هي التي تمنح الأشياء أهمية خاصة... فالتجربة الشعرية بما لها من خصوصية في كل عمل شعري التي تستدعي الرمز ... \_\_ تجدفيه التفريغ الكلي لما تحمله عاطفة أو فكرة شعورية...، وهي لتي تضفي على اللة رم زيًا بأن تركز فيها شحنتها العاطفية أو الفكرية الشعورية  $[^{5}]$ ، بعنى أنّ الرمز يحمل عب، التجربة الشخصية للشاعر إنّ الشاعر عندما يستعمل الرمز يهدف إلى كثيف المعنى وجله ضبابيًا، يوحى به الشاعر إيحاء، والقصد هو المعنى الخفى الذي وراء الرمز، وهو السواد من توظيفه في النص؟ نظام اتصال وهو دال ومدلول، فدال الرمز أو الأسطورة يقدم على نحو ضبابي، مشوش، غامض؛ ذلك لأنه شكل ومضمون، فهو فارغ من جهة وممتلئ من جهة أخرى، وباعتباره معنى فهو يقتضى قراءة يفهمها قارئ بعينه، فدال الرصز أو متاز طيعة حسية على خلاف الدال اللغوي الذي يتسم بالعقلية المجردة [6]. إذًا فله قل المجردة [6]. إذًا فله قلم المجاز، الم وليس السعر إلا محاولة الإنسان أن قيول،مجازاً ورمزاً، ما لا يقال. وهو، بوصفه كذلك، لا يجده الحل أو المظق"[7].

ولمرصز "حين لا ينقلك ... بعيدًا عن تخوم القصيدة، بعيدًا عن نصها المباشر، لا يكون رمزًا. فلمرصز هو ما يتيح لنا أن نتطًل شيئًا آخر وراء المص. فلموضر هو، قبل كل شيء، معنى خفي وليحاء. إنه السة كما يرى أدونيس التي تبدأ حين تتهي القصيدة أو هو القصيدة التي تكون في وعيك بعد قراءة الصيدة. إنه لبرق لذي يتح للوعي أن يستشف عالمًا لا له، لذلك هو إضاءة للوجود العتم، ولمعناعصوب الجوهر"[8]، فاللهة هنا، جوهريًا،

مجازية  $[^{9}]$ ؛ فهي رموز وإشارات، وليست عبارات واضحة وصريحة؛ ولهذا في قلت من لحكام" الشترك العام، ومن لحل والمظق  $[^{10}]$ . وكان من أين كانت الرمز أهميته وجماليته؟

لرص زيتسب أهميته وجماليته من السياق، فأهمية الرصز في طاقته الإيحائية التي تنهض أولاً من عدم ابتذاله بمضمون محدد، أو سياق محدد؛ وثانيًا من كونه حامل انفعال لا حلمل سولة؛ ومن كونه أيضا لجالة جالة. وللهذا ما يحل هينة الإحماس الانفعالي المكثّف على النصوص الشعرية ذات البنية الرمزية، حيث الثنائيات المضمرة والمعلنة التي تقّوم

وهمومها، أي أنه أداة وواجهة، أداة لقىل منطور الساو ورؤاه، وواجهة لتصديد أبعاد الموقف الشعري، فالشاعر عندما يستخدم الرمز يستكشف له بعداً نفسياً خاصاً في واقع تجربته الشعورية[4]، فهو يُبري الص الأسري "بإيصاء الومن، بمسات التعيرية التي لا يملكها اللفظ المجرد"[5]، وهذا لايعني أن السغة عاجزة أو قاصرة عن التعبير عما يحس به الشاعر، فالرمز من أدوات اللغة للتعبير وهذا ما يُرستخ سلطة اللغة.

أكثر من ظاهرة أو موضوع. غير أنّ كل ذلك لا أهمية له إلّا

السياق الحنى بمعنى أنّ الرمز سياقى أو  $ilde{ extbf{k}}$ .

إنّ لومز الفني أو الشعري ينتمي إلى النظرية الجمالية، بخلاف الرمز العي والرمز العرفي، اللذين ينقيان إلى النظرية العرفية، وهذا مايؤدي مثلا بالرمز المدوفي للى ــون رمزاً غير سيقي؛ لأنه رمز مرفيغر متجدد، "أي ــة رموزًا صوفية يتعامل بها الصوفي شاعرًا كان أم سالكًا، كرموز الحب والخزل والخناء والارتحال والخمر والسُكر والحيُّة... الخ. فللسر مناً عند الحلاج وابن عربي وابن الفارض وابن الدباغ، منتك ذات المضمون سواء أكان ذلك في الشعر أم في الثو أم في المجاهدة الصوفية. وليس كذلك الرمز الفنى "[12]؛ لأنه رمز سياقى "منجدد المضمون أو هكذا ينبغي في كل نص فني. إذ إنّ القيمة الجمالية للرمز الفني تتأتى من كون مضمونه غير مددد فهائيًا وينهض هذا من علاقة الرمز بالانفعال من جهة، ومن علاقته بالتجربة الجمالية التي هي دائمة التطور، من جهة ثانية"[13]. وهذا يعنى أنّ الرمز الفني أو السري هو رمز سياقي، وإيحائي، وتجسيدي؛ فهو "حامل انفعال لا حامل مقولة. وهذا لا يَـأتى إلَّا بلمنتباط القيمة الجلية للظواهر والأشياء في علاقتها الديالكتيكية بالذات الشعرية. وبتلك السمات يتميز الرمز الفني من الرموز الأخرى التي هي أقرب إلى الإشارة أو العلامة منها إلى مصطلح الرمز، وذلك منل ... الرمز العملي والمنطقي والعلمي "[14]، وهذا الكلام يعنى أن لرمز يتدد ويجددم الممن السياق.

#### الرمز في شعر الحداثة:

ألقى شعراء الحداثة بلمواع عديدة من الرموز في سلحة النسر العربي، وهي الرموز الأسطورية، والرموز التاريخية" التراثية"، والرموز الطبيعية، وربما منت هذه لمووز من القول السعري والجربة الجملية، في عاقمة هذه لمووز بالمبيقات الاجتماعية والتاريخية والنفسية والسياسية

لتي عاش ويعيش الشاعر الحداثي تحت ضغوطها، حيث مثلًا أنّ أكثر الرموز الأسطورية استخدامًا لدى الشاعر الحداثي العربي هي رموز الخصب والماء، والاغتراب والبعث مثل: وعشتار وأدونيس وطائر الحبيق، ورموز التضحية والفداء أوروفيوس، ورموز الفشل الأزلي والمستمر مثل: سيزيف.

ومكن أنْ يُعزى هذا الاسقمال المكثف لهذه الموروز إلى الهواجس الاجتماعية والنفسية والمعيشية والسياسية التي يعيشها الشاعر الحداثي العربي، بمعنى أنّ اسقال الرمز هو معادل فني موضوعي للهاجس الذي يعيشه الشاعر، ولا نوبطهنا المعيشي أو النفسي أو السياسي الذي يعيشه الشاعر، ولكن المعيشي أو النفسي أو السياسي الذي يعيشه الشاعر، ولكن نقول: إنه يصعب علينا أنْ نفهم هذا الاستخدام المكف لمووز للخصب والماء، والاغتراب والبعث مثلًا بمعزل عن هواجس والمستويات والتمثيل لكل مستوى من المستويات، لاسيما في الرمزين الأسطوري، والتاريخي.

#### المستوى المحورى:

المستوى المحوري هو المستوى الذي يكتسب فيه الرمز حيويته و إيحائيته من السياق، فيبدو الرمز محور القول الشعري، كما في قول بدر السياب من قصيدته تموز جيكور:

نابُ الخنزير يشق يدي ويغوص لظاه إلى كبدي، ويغوص يتدفق، ينسابُ: لم يغدُ شقائق أو قمحا لكن ملحا.

\_ "عشتار ".. وتخفقُ أثوابُ

يتضح من هذا المقبوس أنّ تموز رمـز الخعـب والفـاء في الأسطـورة السومرية والبابلية (العراق)، الذي يعود إلى الأرض الحياة) مرّة كل عام في فصل الربيع، وبذلك يعود الخصب ولفـاء إلى الأرض، وتجـدد دورة حـياة الـبات؛ ما هـو في الحصـيدة إلاّ رمز للشاعر نفسه، وللإنسان العـرقـي بعـامة، وأنّ المحـر قـع تـعـت ضغط سياسي واجتملعي بعـبب الحالة العـراقية، وأنه بعـئي تعـت وطأة هذا الضغط "مـاكـان بعـانيه منـوز في ظلمة قبره الموحش، وهو مثله يتشوق إلى النور والحياة"[18]، ولـكي يـوحي المهـلو بهـذا التماثل " يستعـيذ كثيرًا من أدوات الأسطورة: الخـنزير الذي صـرع تـوز، والمهـلق من أدوات الأسطورة: الخـنزير الذي صـرع تـوز، والمهـلق اليـي قـمـبه عيلوحلة البنعاغر"[19]قف عند حدّ هذا التماثل الكانت الأسطورة مجـرد استـارة قـمـيرية أو تشبيه بليغ حذف فيه المشبه وبقي محـرد استـارة قـمـيرية أو تشبيه بليغ حذف فيه المشبه وبقي

الواقع الذي يعيشه الشاعر، خطسة إذا ما أكد السياق التاريخي ذلك؛ فالتجربة " الشعرية بما لها من خصوصية في كل عمل شري هي التي تستدعي الرمز لكي تجد فيه الفريغ العلي لما تمله من عاطفة أو فكرة شعورية"[<sup>15</sup>]، فانبناء " الصورة الفنية على لرمز الايضيف إيهاطاقة إجائية جهدة وحسب، وإنما يضيف إليها أيضاً طلقة تورية، تحق سيرورتها الجلية في يضيف إليها أيضاً طلقة تورية، تحق سيرورتها الجلية في استيعاب ظوله راجمت لهية ونفسة وروحة جديدة. وهذا ما لسيعاب ظوله راجمت للهيور الفنية المبنية على الرمز سواء أسطوريًا، أم تاريخيًا، أم طبيعيًا"[<sup>16</sup>].

#### مستويات استخدام الرمز:

إن مستويات استخدام هذه الرموز هي المستوى الله وري، والمستوى الإشاري اله في ومي، والمستوى

وترفّ حيالي أعشابُ
من نعل يخفق كالبرق
كالبرق الخلّب ينساب
لو يومض في عرْقي
نورّ، فيضيء لي الدنيا!
لو أنهض! لو أحيا!
لو أسقى! لو أسقي!
لو أنّ عروقي أعناب!
فكأنّ على فمها ظُلْمه
فكأنّ على وتطبق،
فيموت بعيني الألق
أنا والعتمه.. [17]

المشبه به، وكلى السلم وبحل تجاوز كما يرى أحمد فتوح حلم "الإلمار العروف للأسطورة بما يتواءم مع محتواها الجديد، فدم تموز غدا ملحًا ولم يتحول كما تحكي الأسطورة إلى شقائق، عشتار فلم تعد تلك الحبيبة القادرة على تجديد شباب الوجود وصنع الحياة، بل إنها لتقبله (وكأن على فمه الظلمة) تطبق على الشاعر فتميت بعينيه ألق البعث المنشود"[20].

ولأنّ الشاعر قد بدّل بعض الوجوه للهيكل الحقيقي الأسطورة شوز، فإنّ ذلك قد بدا أكثر فنية وجلة، و" أكثر صاحية للعبير عن وقع الشاعر من حيث إنه ضحى كما ضحى تموز، ولحنه لم يتصول انقدر ولم يتصولكا انقدر وي السر التي تستبد بوطنه"[2] العراق، لذي عبر السلعر تعاسته بتعاسة قرية جيكور" مسقط رأس الشاعر،

وإذا كانت هذه القرية الصغيرة البائسة رمزًا لتعاسة الوطن العراقي العبير... فإن قوز ليس إلا رمزاً الشاعر خطنة، للإنان العرقاي إجالًا، وهو ما يمكن أنْ نستشفه من خلال... القصيدة"[22].

جيكور .. ستولد جيكور: ألنور سيورق والنور . جيكور ستولد من جُرْحي، من غصنة موتي، من ناري؛ سيفيض البيدر بالقمح،

يبدو الرمز الأسطوري تموز في المقلعين الساقين من تموز جكور، هو محور القول الشعري، فقوز هو رمؤ فحمه، وتموز رمز للإنسان العراقي عامة، وانبعاث تحوز هو انبعاث قرية جيكور هو انبعاث قرية جيكور هو للعراق بأكمله، فالشاعر عبر بالجزء" جيكور" عن الكل" وكن الساعر غير في الهيكل الأسطوري لتموز؛ ليخوج الومؤ الأسطوري لمموري، المستوى المحوري، ينبعث ملحاً وليس شقائقاً، وعشتار لاتجدد شباب الوجود، ولا ضحنع الحياة كما في الإطار الهيكلي الأسطوري، بل هي تميت في عيني الشاعر أمل البعث المنشود.

ويقول أدونيس في قصيدته أيّام الصقر: والصَّقرُ في مَتاهه، في يأسه الخلّاقُ

يَبني على الذُّروة في نهاية الأعماقُ أندلسَ الأعماقُ الندلسَ الطَّالع من دمشقُ يحملُ للغرب حصادَ الشَّرُقُ. يكتبُ الصقرُ للفضاء لمجهوله السَّخيّ سائلًا عن مكان، كشريانه نقي [25].

وسعل الساعر أدونس الموز التاريخي عبد الرحمن بن معاوية" صقر قريش" رمزًا محوريًا انبعاثيًا في صيدة أيام فلرجل الذي خرج من السوق، ومن دمشق تحديدًا، مطاردًا من مطاردة بني العباس المه، شاردًا وهائمًا على وجه، بعد أن أهله وملكه ومجده، يؤسس ملكًا وسجدًا جديدين في الغرب، الدولة الأموية الثانية في الأندلس، رجل يصنع دولة! أليس هذا انبعاثًا؟ وربما كان مراد الشاعر وقصده من وراء استعمال هذا الرمز هو إسقاطه على نفسه، فكما خرج صقر قريش وحيدًا من دمشق ليؤسس ملكه ومجده بالأندلس، خرج أدونيس من دمشق فقيرًا ليصنع المسه وشهرته في لبنان ثم فرنسا فيما بعد، فكلا الحالتين تمثلان انبعاثًا، فصقر قريش ينبعث من الأنطس فكلا الحالتين تمثلان انبعاثًا، فصقر قريش يببعث من الأنطس

آ والسلمر هنتع بحتمية النتيجة التي تفسي إليها وواثق بأن العبث حققة لا مناص منها وإنْ طال العذاب، وأنّ القوى الطاغية لا يمكن أنْ مستمر طلاماً أبديًا يحجب عن عيني الشاعر، وعن وطنه نور الحياة [23]، فيقول:

والجرن سيضحك للصبح والقرية دارًا عن دار تتماوج أنغامًا حُلُوَ، والشيخ ينام على الربو، والنخل يوسوس أسراري[24].

ليد يدم لكه ومجده الضائعين، وأدونيس ينبعث من لبنان وفرنسا ليتخلص من فقره ويصنع اسمه وشهرته.

فالرمز التاريخي عبد الرحين الداخل "صيو قريش"هو المحور الذي يدور حوله نص أدويس من قديدته أيام الهدقر، بل هو المحور الذي تدور حول طولة أدونيس" الصقر" أيام المدقر، وتحولات الصقر[26]؛ فصقر قريش حسب أدونيس هو رمز إلى العودة، وإلى البعث من جديد؛ فأدويس" لا يريد صير قريش وقعه الخاص، بل يريد منه الرمز أو الحقيقة التي يمكن أنْ يصل إليها عن طريق هذا الرمز... وإذن فله خامه صيقر قريش ليس اهتماماً قوميًا أو تراثيًا، غايته المنزجاع أو تجيد حضارة، بل هو اهتمام شخصي، نابع من توافق الرمز خارج الشاعر مع الرمز داخله"[27].

لقد رأى أدويس في عبد الرحن الدّاخل"صقر ريش" رمزاً إلى البعث وإلى العودة، بما يتلاءم ورؤية الشاعر الشعرية، وبما يتلاءم وقدرة الرمز الإيحائية؛ فالرمز" صقر قريش" يحيل على البطل الفرد، وربما قن من استيعاب السات البطولية التى قوم عليها فلسفة أدونيس الشعرية، فيقول:

يُومئ الصَّقرُ للصَّقورُ للصَّقورُ مَاتهُ الصَّخورُ مُتعَبَّ، حَماتُهُ الصَّخورُ فَخنا فوقَها، يغذي مَناهاته ويُغذي الصَّخورُ فَخنا فوقَها، يغذي مَناهاته ويُغذي الصَّخورُ وَجَهُهُ يَتَقدَمُ والشَّمسُ حُوذيّه والفضاء مَوْقد، والرِّياحُ عجوزٌ تقصُّ حكاياتها والصَّقورُ مَوكبٌ يفتَحُ السَّماءُ يضرُربُ موكبٌ يفتَحُ السَّماءُ يضرُربُ يغتَحُ السَّماءُ يضرُربُ يغتَحُ السَّماءُ يضرُربُ يغرفُ يجتاحُ الضُّحى يغرفُ يغرفُ يعنرفُ يستُزيدُ في تفجر مَريدُ في ولَه الصَبُوة والإِشْراقُ في ولَه الصَبُوة والإِشْراقُ في ولَه الصَبُوة والإِشْراقُ الناسَ الأعماقُ أيدلسَ الأعماقُ

يرفَعها للكون هذا الهيكل الجديد "

# كُلُّ سماء باسمه كتابً وكلُّ ريحً باسمه نشيدٌ ${}^{[28]}$

إن الرمز التاريخي للمقر قريش" هو محور القصيدة، بل هو مركز الإشعاع والانبعاث والتحول فيها، من خلال لبنية أو الحركة التحويية في (يُومئ، يُغذي، يَتقدم، تَقص،، يَقتحُ، يَجتاحُ، يَغرفُ، يَستزيدُ، يَرفعُ). حـث لرغبةفي التحول من إلى أخري، من السون إلى الحركة، ومن الوقوع إلى ومن الوقوف إلى النقدم. إنها رؤية أدونيس الشعرية إلى وإلى الحودة، بل إلى الدجاوز، التي وَجَدَت في الرمز "عبد الداخل" المقدرة على ذلك، أي على حمل أو خدمة رؤية الساعر الانبعاثية؛ فالمسر يومئ المسور، يَقدّمُ، فَيتحُ، ضَسربُ، يَصِتَاحُ، فَصِوفُ، هَستزيدُ، يَرفعُ "هذا الهيكل الجديد" أو هذا البناء الجديد" الأنطس". ــتاب الصــو أو رؤيته الاسشـوطية بسـة السماء، ونشيده عاصف مثل الريح. إنه الهجس البجاوزي، الاسشرافي للشاعر، مجسد في الرمز "صقر قريش"، الذي هو مُؤهل لحمل الرؤيا التجاوزية، الاستشرافية. ومن حق الشاعر يختار الرمز الذي يخدم هاجسه الشعري، مادام لهذا الرمز على ذلك.

### المستوى الإشاري المفهومي:

إنّ الرمز في هذا المستوى أصبح حاملًا للأفكار والموقف والأيه وجية التي يتبناها الشاعر، فالرمز هنا ليس إلّا حاملًا لقولة فكرية أو سياسية أو أخلاقية أو فلسفية أو أيديولوجية فيقول أحمد سليمان الأحمد:

ومتى أرى عار الهزيمة فينقا يندر مرمادا يندر من رمادا في لهيب النار في جمر المحارق ليهب منه الثأر ين خر بالعواصف 30°.

أسطورة طائر الفينيق في هذا النص حاملة لمفهوم أو مـولة البـث،فـما يبعث طائر الفينيق من رماده حيًا، يتمنى السلو أن تتبعث أن تتبعث من الهزيمة،فيرم و الله في الله المن الهزيمة،فيرم و الله المن الهزيمة،فيرم و الله أظن أن سياق النص يتضرر إذا ما استبدلت أسطورة الفينيق بأسطورة أدونيس أو تموز في النص، إذ إن للرمزين أدونيس، وتموز المفهوم نفسه الذي للفينيق، وهو مفهوم البعث من منطلق أسطوري.

ويقول أدونيس:

كتبي يحرقُها الطّاغي هناك هي ذرّات من الغيم حزينه فوق أشلاء المدينه وغدًا، أو بعده تنهمر ُ أيّها الحجّاج لم تحرق سواك إنّ شعري لغة الأرض هناك وأنا الريّح هنا والمطرك [3]

#### المستوى الاستعارى:

في المستوي الذي يبدو الشاعر كأنه أيس معنياً بالرمز" بل بمضمونه الذي يبدو له جاهزاً، وذا إيحاء محدد ونهائي؛ بما يدف إلى استارته للتعبير عن حالة ما، أو إلى جعله مشبهاً به. ومن المعروف أنّ المشبه، في عملية التشبيه، هو العرض من إقلة تلك العلية، وليس المشبه به الذي يكون الغرض منه التوضيح أو التوكيد أو التدليل على ضمون المشبه. وهذا ما يتنافى مع جمالية الرمز التي تؤكد أهمية الرمز بذاته، بوصفه موضوعاً يستحق الانتباه إليه بذاته" [33].

يبدو أنّ المستوى الاستعاري هو كما يقول سعد الدين كليب: " نقزيم للرمز، وتحويل له إلى إشارة محددة المضمون بشكل نهائي"[<sup>34</sup>]، كما في قول أحمد سليمان الأحمد:

صخرةُ " سيزيف" لقد فجّرنا الصخرهُ [<sup>35</sup>].

فالشاعر يُخرجُ أسطورة سيزيف عن سياقها الأسطوري، منها رمزًا للعادات والتقاليد، ولا لللهن أنّ السلم وفُق في هذا التشبيه، فسيزيف رمن للإدانة السطاقة والفشل الأزلي؛ ولا إدانة كل العادات والتقاليد، فبعضها يبقى محمودًا.

كما لا يمكن لمسيزيف أنْ يكون رمزًا لمناضلي وثوار العربي في الخمسينيات، حين يقول بدر شاكر السياب:

سيزيفُ أَلقى عنه عِبءَ الدُّهورْ واستقبلَ الشمسَ على "الأطْلُسِ"! آهِ لوهرانَ التي لا تثورْ !<sup>36</sup>

لأن المنظملين والثوار في المغرب العربي" لم يدانوا إدانة ولا فشلًا أزليًا، إذ حين أطلق أولئك الثوار أول رصاصة الدار اليضاء وجبال الأوراس، لم يحن قد مر على ثورة الريف أكثر من عشرين عامًا، فالثائر الذي دحر البرتغال في وادي المخازن، ودحر الأسبان في الزلّاقة، وحارب تحلف الحرب بابا روما في بلاط الداء، لا يسن أن يوسز له بمدخصية محكومة بالأسغال الساقة من الأزل إلى الأبد، ولا أن يقال في حقه (ألقى عنه عبء الدهور)؛ لأنه لم يتحمل هذه الأعباء إلا في فترات معينة" [37].

### المستوى التراكمي:

في هذا المستوى تتراكم الرموز وتزدهم في النص الشعري، فيترك الشاعر للرمز حرية القول نيابة عنه، فيصبح الرمز نصاً فنيًا معادلًا لما يسعى الشاعر إلى التعبير عنه، أي أنّ الرمز صار معادلًا فنيًا للهاجس الشعري للشاعر، فراح الشعراء هواجسهم الشعرية في الرمز ونماذجه[38]، كما في قول فائز خضور:

وكنّا حجارًا "بذات العمادُ "
أينكر "عادٌ" بأنّا على الدهر نبلّه ؟
ونحنُ على ترس "آشورَ" وجهٌ غَريبُ الملامحُ
وكنّا بفينيقيا مركبات الحصارُ
وعُدنا إلى حلبة القهر في حرب " سومر "
وفي كهف " بابلَ" كنّا الجرارُ
وعشناهُ خصبًا، حصادُ
وصرنا انبعاث الرمادُ ...
وفي ونونات " الذباب" اقترفنا الندمُ
عشقنا " الوجودَ" شفاحًا، ولَدنا " العدم "
عشقنا " التمرد شُرنا، انكسرنا
عبر نا حدود " العبث "
ولكنْ، على هوة الانتحارُ

 $e^{-2}$ وعُدنا لمنحَ أحزانَ " سيزيفَ" وهمَ الفرحُ  $e^{-39}$ 

لبوروز في هذا اللص تراكمت حتى العدمت حركة الرمز السياق، وفقد إيحائيته، فيقول أحمد بسام ساعي: "كيف يمكن للقارئ أنْ يتنفس بين الرمز والآخر... بحيث يمكنه هضم ببل أنْ ليقمه السلمر رمزه التالي؟ ثمكيف يمكن أنْ نوجد، في قصيدة كهذه، محورًا تجتمع حوله الرمز المتباينة، بحيث تبدو الحصيدة رمزًا ولحداً كبيرًا" [40]، كما هي الحال في المحتوى المحوري للرمز؟ فيس "هناك محور يمكن أنْ تجتمع عليه المحوري للرمز؟ فيس "هناك محور يمكن أنْ تجتمع عليه

الساميين وأقوامهم المقرضة من فينقبين وللسوريين وسومرين وبالبين، أو رموز الخصب عندهم (تموز) ورموز الخراب وإرم ذات الحاد) مع رموز سارتر وكلم و الوجودية الحديثة، مع أساطير الإغريق الغابرة [41]، ويقول بدر شاكر السياب في قصيدته المومس العمياء:

من هؤلاء العابرون؟

أحفاد " أوديب" الضرير ووارثوه المبصرون. (جوكست) أرملة كأمس، " وباب طيبة" ما يزالْ يُلقي " أبو الهول" الرهيب عليه، من رعب ظلال والموت يلهث في سؤل

باقٍ كما كان السؤال، ومات معناه القديم

من طول ما اهترأ الجواب على الشفاه. \_\_وما الجواب؟ [42]

إن السيّاب من خلال هذا اللص، الذي فرع فيه هاجسه النسري في قالب أسطوري، أعاد إنتاج الأسطورة شسريًا، أي ترجم لنا الأسطورة شعرًا، حث إنه علج مسلاة المومس وهي مأساة الجملية، من خلال مسلاة الأسطورة أوديب؛ فأوديب، من مظلق أسطوري، تزوج أمه جوكست، وهو لا بأنها أمه. أمّا طيبة فهي المدينة التي دخلها بعد أنْ قتل أباه ملك طيبة، فتزوج أمه، زوجة الملك القتيل. أمّا أبو الهول فهو الذي كان يحرس مدخل المدينة ويلقي على كل غريب يدخلها سؤالًا: الحائن لذي مشي على أربع في الفجر واثنين في الظهيرة في المساء، وقد أجاب أوديب عن هذا السؤال، وكان الجواب:

فيلاحظ أنّ الأسطورة في هذا المصد قالت كما يرى سعد الين كليب " ما أراد السياب قوله، مما دفعه إلى إنتاجها بحسب الإيقاع النسري الحربي. وعلى الرغم من أنّ السياب قد تمكن التعبير من خلال الأسطورة عن تراجيدية الموسس الحياء ولم ثالها، فإن المبوس قي في المسلورة إلى وليس أسطرة الواقع، كما رغب في ذلك السياب، وغيره من الشعراء" [44].

#### الرمز الطبيعى:

الرمز الطبيعي له خصوصية وحوية، فهو بن كلو حيوية، حيث يختلف عن الرمزين الأسطوري والتاريخي؛ لأنه متطور باستمرار، ومُتبدّل المعنى من شاعر إلى آخر، كما أن تاريخه غير محدد، بل هو مستمر التاريخ، وغير مرتبط تاريخية معينة. لعل هذا أهم ما يميز الرمز الطبيعي من الأسطوري والتاريخي " اللذين يمتلكان وجودًا محددًا، وذا سمات معينة، في الذاكرة الاجتماعية، مما يجعل التلقّي الفني لهما

مرهـون بتلك الذاكرة، وبطبيعة التعامل الـني معهما. أي أنَّ الرمزين لايتسمان بالديناميكية التي يتسم بها الرمز الليعي. تلك الديناميكية التي قطى المبدع حرية التصرف الفني بالرمز الطيعي"[45]. يقول سد الدين كليب: " ونحن إذ نؤكد الله لا تعفل أنّ الشياء تواريخ، في الوعي الاجتماعي، لا مين أنْ هملها أوية اضى عنها. غير أنّ تلك التواريخ متولهلة الفو والتِدل والعبير؛ وهك جسب التجربة الاجمهية هي الأخرى، فالنهر، مثلًا، بالنسبة إلى المجتمع البدائي، غيره بالنسبة إلى المجتمع الحديث؛ كما أنّ النهر بالنسبة إلى سكان المناطق الصحراوية غيره بالنسبة إلى سكان المنطق الجلية. هـذا من جهة، ومن جهة ثانية فإن للنهر أطوارًا تختلف باختلاف فصول السنة؛ كما أنّ للمجتمع أغراضًا من النهر تختلف الحاجات...الخ. إنّ هذه الاختلافات في الهر وفي الحجة إليه تؤدي بالضرورة إلى لختلاف القويمات الاجتماعية للهر، مما يستتبع الشتلففي القويمات الجمالية" [46]. هذه " العددية في لطوار الأشياء، وفي الحجلت إليها، والمواقف الاجتماعية منها، تتعكس تعدّديةً هائلة في الذات الفنية اللي هي الأخرى لها أطوارها المختلفة والمتعددة، ولهذا لاغـرو أنْ كيـون لـرمــز الطبيعي ذا قيم جمالية متباينة ومتناقضة أحيانًا في النصوص الشعرية" [<sup>47</sup>].

هـذا يعـنى أنَّ لـرمز الطبيعي، وإنَّ كان حيويًا، ومتطورًا باستمرار، ومُتبدل المعنى، فإنّ هناك عدة أمور تحكم لمرسز الطيبي منها: الذاكرة الاجتماعية، وهذه الذاكرة تصناف من مجتمع إلى آخر. وكذلك سياق الرمز في الص، فالرمز الطيعي، وإنْ كانشيئًا حقيقيًا من جهة، فه ومنجهة أخرى كلمة، والكلمة حمَّالة أوجه، بحسب مكانها من سياق النص. كما أنَّ في بعض الرموز الطبيعية فإن للصيغة دلالتها، لمعنى صيغة المفرد وصيغة الجمع؛ فمثلًا: رمز الريح في الذاكرة الإسلامية، فإن للصيغة دلالتها، ــد ورد رمز الريح في القرآن الكريم المفرد تسع عشرة مرّة، وكانت غالبًا هذه الصيغة دالّة على والقوبة [48]، باستثناء خمس مرّات، في ثلاث مرات منها الريحسلاحًا مسخرًا من الله تعالى، في يد نبى الله سليمان عليه السلام [49]، وهي في كل الأحوال سلاح مسخر من الله تعالى، وتعالى. سبحانه أمَّا المَّرِةِ الرَّابِعةفِهِي قول الله تعالى: {وَلَمَّا فَصِلَتِ الْعيرُ قَالَ أَبُوهُمْ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوْلَا أَن تُقنِّدُون} [50]. ولما لـوة للخطسة في قول الله سجانه وتلى: {وَلَا تَتَازَعُوا فَتَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ وَاصْبرُواْ إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابرينَ} [51].

بينما ورد رمز الريح في القرآن الكريم صديغة الجمع عشر مرات كانت كلها دالة على الخير والفاء والحياة [52]. وكان رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا رأى الريّح قال: " اللَّهُمَّ إني أَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِهَا وَخَيْرِ ما فَيهَا وَخَيْرِ ما أُرسْلَتْ بِهِ وَأَعُوذُ بِكَ شَرِّهَا وَشَرِّ ما أُرسْلَتْ بِهِ وَأَعُودُ بِكَ شَرِّها وَشَرِّ ما أُرسْلَتْ بِهِ [53].

لقد أردت من هذا المرور السريع القول: إنّ الريح في الجمعية معان مختلفة، فهي تحل عطي الخير، كا تحمل معاني النسر، كما أردت الموجد على " أنّ طبيعة الهجربة الاجتماعية هي التي تحدد مهولات الأسياء. غير أنّ هذا التحديد ليس لمعتباطيًا. ولما هو صادر من سمات تلك الأشياء في تأثيرها اجتماعيًا" [54].

لمَا بالفسبة لمِى رصز الريحفي شسر الحداثة الحربية فيمكن القول: إن شعراء الحداثة قد استخدموا رمز الريح بصيغ مخلقة وسان مقددة، فيرى خليل حاوي، مثلًا، في الريح رمزًا للاغتراب، فيقول:

لا مصابيح و لا أجر اس ليل، لا نجوم غير جوع الريح و الجدر ان تهوي

وبروقٌ في دمي تزرعها شمس الجحيم  $[^{55}]$ 

بينما يرى علي الجندي أنّ الريح رمز للتيه، فيقول:

ننام على الريح ليس لنا من قوائم وليس لنا غير أجنحة وعيون ومناقير جارحة نافرة  $[^{56}]$ 

ويرى السياب في الريح رمزاً للخراب والدّمار بفعل الواقع السياسي المتأزم، فيقول:

و الركبُ سهر انُ من جوعٍ ومن عطش و الريح صرِّ، وكل الأفق أصداءُ [<sup>57</sup>] و بقول:

الظلمة تعبس في قلبي

والجو رصاص

والريح تهب على شعبي

والريح رصاص [ 58]

وإذا كان خليل حاوي، وعلي الجندي، وبدر شاكر السيّاب في الريح رمزًا سلبيًا، فإنّ أدونيس يري فيها رمزًا إيجابيًا،

ها أنا في طريقي إلى أرضي الثانية ملا

ومعي رايتي ورياحي، [<sup>59</sup>]

فلريح، بحسب أدونيس، رمز للثورة، يقول سعد الدين أمّا أدونيس فيرى في الريح رمزاً ليجابياً مكن أنْ يحمل مفهوم الجميل ومفهوم الجليل في آن معًا. فهي الطاقة التحويلية مبددة، حيث تبثفي الأشياء دمًا جديدًا، كما تحوّل الواقع الاجتماعي والحضاري تحويلًا ثوريًا. للبها الدورة في فلها

التحويلي والتغييري، وفي سيرورتها أيضاً. لقد استوعبت الريح بوصفها رمزًا لفلسفة أدونيس الشعرية في ضرورة الثبدد والاجتاعيب كلغير منقطع البتة. بل يمكن القول: إنّ الريح كثيرًا ما ترادف البطل الأدونيسي مهيار الدمشقي. فإذا كان مهيار المشقي دائم الورةعلى واقعه وعلى نفسه أيضاً، فإنّ الريح هي سلاحه في تلك الثورة، أو هي سلاحه وثورته في آن معًا" [60]، فيقول أدونيس:

كانت الريحُ عينين مسنونتينْ تخرقان الظّلامَ وعاداتهِ، تجرحانْ جسد اللّيلِ، تشربان مسفقى للسود، المصفقى حينما تصعد المقابرُ أو يسقطُ الملاك كانت الريح جنيةً والأغاني وجهها واليدينْ [61]

ولئن رأى أدونيس في الريح رمزًا إيجابيًا، فإنّه يرى في رمزًا سلبيًا، ذلك لأنّ الرمز الطبيعي متطور باستمرار، ومتبدل الدلالة من شاعر إلى آخر، فيقول أدونيس:

في الحجرِ التَّائهِ لونُ القلقُ لونُ خيال سرَى۔ مَنْ، يا تُرَى، مرَّ هنا واحْتَرَقُ [ 62]

فالحجر، هنا، تعبير عن القلق والاغتراب "لدكف رمز الحجر مهوم الاعتراب بوصفه تعبيرًا عن التعارض وعدم الانسجام بين الفئات المثقفة والمتأزم روحيًا وبين الحياة الاجتماعية العربية المعاصرة. كما في النتاج الشعري لكلّ من أدونيس وخليل حاوي ويوسف الخال ونذير العظمة"[63]

إن لرمز الطبيعي متغير المعنى والدلالة، والتجربة الاجتهية هي التي تحكم مدلوله، فيتغير معناه، تبعًا لها، من شاعر إلى آخر، فنرى رمز الحجر عند شعراء فلسطين، يختلف في مدلوله عن رمز الحجر عند أدونيس والسيّاب مثلًا [6]؛ الحجر في المعبر الفلسطيني الحديث، يتّخذ من المقاومة والخصب والابعاث مدلولات له، حث إنّ رمز لحبر "ظهر جرّاء الانتفاضات الفلسطينية الشعبية المتناثرة على مدار السعينات والمعالية الشعبية المتناثرة على مدار السعينات والمعالية التجربة الضالية الحجر، حيث إن هذا لمرمز كثيرًا ما يحيل على مفهوم البطولي المتجسد بالشعب الفلسطيني في علقته بالاحتلال المدهيوني" [65]. قيول مهود درويش، قارنًا بين الحجارة والزعتر، في قصيدته أحمد زعتر:

ليدين من حَجر وزعتر هذا النشيد. . لأحمد المنسيّ بين فراشتين مضنت الغيوم وشردتني ورمت معاطفها الجبال وخبأتني [66]. ويقول في قصيدته الأرض:

سنطردهم من إناء الزهور وحبل الغسيل سنطردهم عن حجارة هذا الطريق الطويل سنطردهم من هواء الجليل [<sup>67</sup>] ويقول درويش، أيضاً، في قصيدته الأرض: هذا اخضرار المدى واحمرار الحجارة هذا نشيدي

و هذا خروج المسيح من الجرح و الري أخضر مثل النبات يُغطّي مساميره وقيودي وهذا نشيدي

وهذا صعود الفتي العربي إلى الحلم والقدس [68]. ويقول سميح القاسم:

كان شعبها من الأطفال

وكانت مليكتهم سنونوة تطير دومًا نحو الربيع أمّا الملك / فكان حجرًا مات الحجر/ فصار وردة

ماتت الوردة / فصارت تفاحة

من رماد الموتى انطاقت عنقاء جديدة تطير دومًا نحو اسمها [<sup>69</sup>].

لقد جعل معود درويس من رمز الحجر بطلًا أسطوريًا من منطلق أن إيحائية الرمز تنطلق من واقع التجربة الاجتاعية تتناوله، في حين جل سميح القلام من رمز الحجر بطلًا انبعاثيًا، متكنًا سميح القاسم في ذلك على تجربة الانتفاضة الفلسطينية من جهة، ومن جهة أخرى متكئًا على أسطورة الانبعاث، فزواج " الحجر بالسنونوة الربيعية قد جعلته بطلًا انبعاثيًا، يموت لا لكي يفنى، بل لكي يقول إلى طور أرقى. حيتحول إلى وردة، وهذه تقول، بدورها إلى تفاحة. انتحول الأخرى إلى عنقاء تطير نحو الربيع أو نحو ذاتها" [70].

وخالاصة القول هو أنّ المومز الطيبي هو رمز حيوي؛ متطور باستمرار، ومتبدل المعنى والدلالة من شامر إلى آخر، وتحكم فيه عدة أمور منها: الذاكرة الجماعية والحياة الاجملىية؛ ولذلك نوى أنّ رمزًا طبيعيًا بعينه يختلف في ومعناه من مجتمع إلى آخر، ومن شامر إلى آخر، كافي الحجر، وذلك بحكم التجربة الاجتماعية. كما أنّ لصيغة المود

وصيغة الجمع دور فايوحيبه لرمز الطبيعي من معنى ودلالة كما هو الأمر في " ريح ورياح " صيغتى الإفراد كما لا ننسى أن للسياق الذي يورد فيه الرمز، أي سياق أو موضع الرمز في النص، دور في تحديد معنى الرمز وما يوحي به من معان ودلالات.

#### الخاتمة:

كتسب لرمز السري أمميته وجماليته من السياق، فأهمية الرمز تكمن في طاقته الإيحائية، وقوم على عدم ربط الرمز بمضمون محدد أو سياق محدد، وبهذا يكون الرمز إنقاذًا الصيدة ويجلها تمتص كثيرًا من الإحالات التي ثريها، وقتح حجالاتها وصعانيها ودلالاتها أمام القارئ. ولهذا لمحتقد أن بلرز الستويات السخدام الرسو هو الستوى المحوري؛ لأنه كما المستوى المول السري كما الاحظنا ذلك في قصيدة السياب" جيكور"، ومطوّلة " الصقر" لأدونيس، بجزأيها: أيّام الصقر وتحولات الصقر. هذا بالنسبة لـرمزين الأسطوري والتاريخي. والتاريخي، كونه في الغالب غير محدد، مسبقًا، لا بسياق معين، ولا بمقولة معينة، ولا مرحلة تاريفية حينة، ولا الجاعية، لتى تختلف من مجتمع إلى آخر، والحياة والظروف أو المرحلة أو التجربة الاجتماعية اللهي دخل فيها حيث الإواد والجمع؛ ولهذا فإنَّ الرمز الطبيعي يبدو أكثر وحيوية من الرمزين الأسطوري والتاريخي، لأنه يعطى الشاعر حرية أكثر في التصرف في الرمز وتوظيفه من خلال الحول السري، وسن حق الشاعر أن يختار الرمز الذي يخدم هاجسه الشعري، ويوظفه بالطريقة التي تخدم رؤيته الشعرية، ما دام الرمز يقبل ذلك التوظيف.

من الوقوع في العبير المبتلسر وضيق الأق، فيوسع فضاء يخرج الرمز من مستوى الاستعارة والشبيه لمي أن للومز بالفسبة لومن الطبيعي فإنه يختلف عن الرمزين الأسطوري محدد، والما الذي يحدده هو سياق اللول السوي، بعينه في القول الشعري، وكذلك صيغة استخدام هذا الرمنومن

[3]- إسماعيل، عز الدين، الشعر العربي المعاصر: قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، ط5، المكتبة الأكاديمية، 1994م، ص172.

[4] - انظر: م. ن.، ص173 ــ 176.

[5] - ساعى، أحمد بسام، حركة الشعر الحديث في سورية من خلال أعلامه، ط1، دار المأمون للتراث، دمشق، / 1978م، ص337.

[6] - انظر: الصباغ، رمضان، في نقد الشعر العربي المعاصر: دراسة جمالية، دار الوفاء لدنيا الطباعة والنشر، ط1، 1998م، ص345.

[7] - أدونيس، على أحمد سعيد، الصوفية والسوريالية، ط4، الساقى، بيروت، 2010م، ص24.

[8]- أدونيس، زمن الشعر، ط3، دار العودة، بيروت، ص 160.

[9] - انظر: أدونيس، الشعرية العربية، ط2، دار الآداب، 1989م، ص65.

[10] م. ن.، ص64.

[11] - كليب، سعد الدين، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، الرباط، المغرب، ع83/82، أغسطس، 1991م، ص39.

[12] م. ن.

[13]-م. ن.

[14]-م. ن.

[15] عز الدين إسماعيل، الشعر العربي المعاصر: قضاياه وظواهره الفنية والمعنوية، ص172.

[16] - سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص43.

[17] - السياب، بدر شاكر، أنشودة المطر، منشورات دار مكتبة الحياة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، ص88\_ .89

[18]- أحمد، محمد فتوح، الرمز والرمزية في الشعر العربي المعاصر، ط3، دار المعارف، القاهرة، مصر، ص292.

[19]-م. ن.

[20] م. ن.

[21] م. ن.، ص292 293.

[22]-م. ن.، ص291.

[23] - انظر: م. ن.، ص293.

[24]-بدر شاكر السياب، أنشودة المطر، ص89.

الهوامش:

[1] - انظر: الأسعد، محمد، بحثًا عن الحداثة، ط1، مؤسسة الأبحاث العربية، بيروت، 1986م، ص46.45.

[2] - انظر: سعيد، خالدة، البحث عن الجذور، بيروت، 1960م، ص13.12

- [25]- أدونيس، الآثار الكاملة، ط2، دار العودة، بيروت، 1971م، ج2، ص40\_ 41.
  - [26] انظر: م. ن.، ص25 ــ 58.
    - [27]- أحمد بسام ساعي، حركة الشعر الحديث في سورية من خلال أعلامه، ص344\_ 345.
      - [28] أدونيس، الآثار الكاملة، ج2، ص41 ـ 42.
      - [29]-للاستزادة في هذا المستوى، انظر: سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص 41\_ 42.
    - [30]- الأحمد، أحمد سليمان، الرحيل إلى مدينة التذكار " رماد الفينق"، دمشق، 1970م، ص20.
      - [31]- أدونيس، الآثار الكاملة، ج2، ص228.
    - [32]- أحمد بسام ساعى، حركة الشعر الحديث في سورية من خلال أعلامه، ص339.
      - [33]-سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص41.
        - [34] م.ن.
        - [35]- أحمد سليمان الأحمد، الرحيل إلى مدينة التذكار" ص13.
          - [36]-بدر شاكر السياب، أنشودة المطر، ص74.
      - [37]- المعداوي، أحمد، أزمة الحداثة في الشعر العربي ط1، منشورات دار الآفاق الجديدة، الرباط، المغرب، 1993م، ص176.
    - [38]- انظر: سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص40.
      - [39] خضور، فائز، صهيل الرياح الخرساء، دمشق، ص 104\_127.
    - [40] أحمد بسام ساعى، حركة الشعر الحديث في سورية من خلال أعلامه، ص357.
      - [41]-م. ن.
      - [42]-بدر شاكر السياب، أنشودة المطر، ص174.
        - [43] انظر في هذه الترجمة لأوديب: م. ن.
      - [44]-سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص40.
        - [45]-م. ن.، ص44.
        - [46]-م. ن.، ص45.
          - [47]-م. ن.

- [48] انظر: عبد الباقي، محمد فؤاد، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، دار الحديث، القاهرة، 422 لهـ/ ص 400.
  - [49] انظر: م. ن.
  - [50]-سورة يوسف، الآية 94.
  - [51] سورة الأنفال، جزء من الآية 46.
- [52] انظر: محمد عبد الباقي فؤاد، المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم، ص400\_ 401.
- [53] أخرجه الترمذي: أبو عيسى محمد بن عيسى بن سورة، سنن الترمذي، ضبط صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت، 1425\_ 1426هـ/ 2005م، كتاب الدعوات عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم، باب ما يقال إذا الربح، حديث رقم(3460)، ص994.
  - [54] سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص46.
- [55] حاوي، خليل، ديوانه، دار العودة، بيروت، 1982م، ص355.
  - [56] الجندي، على، قصائد موقوتة، دار النديم، بيروت، ص87.
    - [57] السياب، أنشودة المطر، ص99.
- [58] السياب، ديوانه، دار العودة، بيروت، لبنان، 1971م، ج1، ص438.
  - [59] أدونيس، الآثار الكاملة، ج1، ص412.
  - [60] سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص47.
  - [61] أدونيس، الآثار الكاملة، ج2، ص519 520
    - [62] م. ن.، ج1، ص50.
  - [63] سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص49.
    - [64] فالحجر عند بدر شاكر السيّاب، هو رمز للقمع والاغتراب، حيث يقول السيّاب:
      - عشتار عطشي، ليس في جبينها ثمر ْ وفي يديها سلَّة ثمارها حجر ْ
        - تُرجَم كلُّ زوجة به. وللنخيل الله
      - في شطّها عويلٌ. الديوان، ج1، ص473.
  - [65] سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر الحديث، مجلة الوحدة، ص49\_ 50.

98 JOHS Vol19 No.2 2020

[66]-درويش، محمود، ديوانه، دار العودة للصحافة والطباعة

والنشر، ط2، 1978م، ج2، ص469.

[67]-م. ن.، ص516.

[68]-م. ن.، ص523.

[69]– القاسم، سميح، جهات الروح، دار الحوار، اللاذقية،

سورية، 1984م، ص114\_ 115.

[70]-سعد الدين كليب، جماليات الرمز الفني في الشعر

الحديث، مجلة الوحدة، ص50.