
 

SEBHA UNIVERSITY JOURNAL OF HUMAN SCIENCES VOL.24 NO. 2  2025 

DOI: 10.51984/JOHS.V24I2.4298 
 

 

  

 

الإنسانيةجامعة سبها للعلوم  مجلة    
Sebha University Journal of Human Sciences 

Journal homepage: http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs 

 

 

*Corresponding author: 

E-mail addresses: dr.salma_alghazle@su.edu.ly   

Article History : Received 24 July 2025 - Received in revised form 19 September 2025 - Accepted 30 October 2025 

 بستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند  الإ

 سالمة الغزالي عبد الله  

   ، ليبياجامعة سرتقسم الفلسفة، كلية الآداب، 

 

 الكلمات المفتاحية:   

 االأبستمولوجي

 العقلانية

 الفوضوية

 اللاعقلانية

 

 الملخص 

 تهدف هذه الدراسة إلى تسليط الضوء على   
ً
الابستمولوجيا اللاعقلانية التي طرحها بول فيرابند، والتي أثارت جدلا

 في أوساط فلسفة العلم،
ً
يكفي أنها قوضت المفهوم الأساس ي في المعرفة العلمية، وهو مفهوم المنهج العلمي،   واسعا

لقد عمل فيرابند على إنهاء    حيث أنكرت وجود منهج واحد للعلم، معتبرة أن هناك مناهج متعددة تتداخل فيه،

هيمنة العلم وسطوته على الإنسان، رافضًا تمييزه عن سائر المعارف الإنسانية. وقد أزال عنه صفة القدسية،  

يرى أن العلم المعاصر قد وهو    معتبرًا إياه مجرد نتاج بشري لا يختلف عن سائر المعارف والإبداعات الإنسانية،

تحول إلى أيديولوجية، جعلت الإنسان رهينة لها، حيث دخلت إلى حياته وقيّدت حريته، وعمل فيرابند  من خلال  

جعل  مما  الإنسانية،  المعارف  لجميع  الاعتبار  إعادة  عبر  الجديدة  العبودية  من  الإنسان  تحرير  على  فلسفته 

التميز والابداع والاصالة كونها  فلسفته تعكس توجهًا إنسانيًا ساميًا   ، وقد انطوت فلسفته على قدر كبير من 

                                                                                                                                                      فتحت آفاق ورؤى جديدة في دراسة العلم والظاهرة العلمية. 

Paul Feyerabend's irrational epistemology   

Salma Al-Ghazali Abdullah 

Department of Philosophy, Faculty of Arts,  University of Sirte. 

 

Keywords: 
Epistemology 

Rationalism 

Irrationality 

Anarchism 

 

 A B S T R A C T 

This study aims to shed light on the irrational epistemology proposed by Paul Feyerabend, which has 

sparked widespread controversy in the philosophy of science circles. It is enough that it undermined 

the basic concept of scientific knowledge, which is the concept of the scientific method, as it denied 

the existence of a single method for science, considering that there are multiple methods that overlap 

in it. Feyerabend worked to end the dominance and authority of science over humanity, refusing to 

distinguish it from other human knowledge. He removed its sacred character, considering it merely a 

human product which is not different from other human knowledge and inventions. And he believes 

that contemporary science has become an ideology that has made humans hostage to it, as this 

ideology has entered their lives and restricted their freedom. Through his philosophy, Feyerabend 

worked to liberate humans from the new slavery by restoring respect for all human knowledge, which 

made his philosophy reflects a sublime human orientation. His philosophy contained a great deal of 

distinction, creativity, and originality, as it opened up new horizons and visions in the study of science 

and scientific phenomena.  

 لمقدمة ا .1

تعد صفة اللاعقلانية واحدة من أبرز ميزات فلسفة العلم في النصف الثاني    

فلقد أدت     من القرن العشرين، وذلك نتيجة لطبيعة العلم والتطور التقني ؛

ثورة العلم المعاصر إلى زعزعة جميع المبادئ والأسس النظرية والمنهجية التي  

خلال  من  المعاصرة  الابستمولوجيا  برزت  حيث  الكلاسيكي  العلم  عليها  بُني 

طلق ــــــتيارات جديدة اتسمت بنقد عميق وحاد  هز الثقة في كل ما هو ثابت وم

مج ــفي  العلـ ولعمــال  ــــأبل    ـ،  ـــ التـــ هذه  فلســــرز  فيراب ــيارات  كارل  بول    دنـــــفة 

PAUL  KARL FEYERABEND  (1924  -1994  التي تميزت بنقدها ،)م

بشدة،  عنه   تدافع  السابقة  الفلسفات  كانت  الذي  العلمي  للمنهج  الحاد 

الأخرى،   المعرفة  بأنماط  وعلاقته  العلم  مكانة  تقييم  رؤية  وأعادت  قدمت 

جديدة للعلم، حيث خالفت جميع النظريات المعروفة في مجال فلسفة العلم، 

ا وناقضت المناهج المتبعة، ورفضت أن يكون للبحث العلمي منهج محدد، نظرً 

باللاعقلانية   سُمي  فيما  ذلك  فيرابند  أبان  وقد  منهجية،  بتعددية  يتسم  لأنه 

http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs
mailto:dr.salma_alghazle@su.edu.ly


 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            222  

 الابستمولوجية. 

حول العلاقة بين العقلانية    تدور إشكالية البحثإلى هذا التصور  ا  واستنادً   

ما مدى تقدم العلم في ظل اللاعقلانية   :واللاعقلانية، من خلال السؤال التالي

العلمي؟ المنهج  لهدم  فيرابند  قدمها  التي  الحجج  وما  ما   الابستمولوجية؟  

الأفكار الجديدة التي تقدمها نظريته للمشروع العلمي؟ وغيرها من التساؤلات 

 الفرعية التي سنجيب عليها في البحث. 

هذا البحث يهدف إلى دمج ما يمكن من أربعة مناهج، حيث   والمنهج المعتمد في 

يتم الاستناد إلى المنهج التحليلي لدراسة أفكار فيرابند، والمنهج المقارن تحليل 

نظر  بوجهات  أفكاره  مقارنة  عن   
ً
فضلا واللاعقلانية،  العقلانية  بين  الفروق 

تار  استعراض  على  التاريخي  المنهج  يعتمد  حين  في  آخرين.  العلم فلاسفة  يخ 

مواقفه، وتبرير  المطروحة  أراءه  لدعم  علمية  أدلة  النقدي؛   وتقديم  والمنهج 

بوصفه أداة تحول دون الوقوع في الأخطاء والأحكام المسبقة، حيث يلعب دورًا 

أساسيًا في كشف عيوب ومزايا النظرية. إن تنوع هذه المناهج يعود إلى طبيعة  

ا 
ً
 وثيقًا بينها في توصيل المعنى.  الموضوع، ومن المؤكد أن هناك ارتباط

فلسفة   ويهدف في  اللاعقلانية  الجوانب  على  الضوء  تسليط  إلى  البحث  هذا 

فهم دقيق   تحقيق  بهدف  التي    لها وكشففيرابند،  الفلسفية  النقدية  الرؤية 

اللاعقلانية   أن  يزعم  الذي  الاعتراض  دراسة  المهم  ومن  فيرابند،  وضعها 

البحث  أسس  أهم  أحد  تشكل  أنها  فيرابند  يرى  بينما  العلم،  مع  تتناقض 

العلمي، فوفقًا لرؤية فيرابند لم يعد العلم يتبع قواعد وأسس عقلانية تتميز  

شروع لاعقلاني فوضوي يقوم ويتطور على انتهاك بالدقة والموضوعية، ولكنه م

 القيم العقلانية السائدة. 

 أولا: مفاهيم ومصطلحات  

 مفهوم العقلانية:  -1

)  يطلق   العقلانية  العقل Rationalityمفهوم  تمجد  فلسفية  نزعة  كل  على   )

وتجعله المصدر الأول للمعرفة، فهي مذهب فكري يقول بأولوية العقل، وأن  

جميع المعارف تنشأ من المبادئ العقلية القبلية الضرورية الموجودة فيه، والتي 

   (1172، ص 2001هي ليست من الحس أو التجربة )لالاند. أندريه، 

على المعرفية العلمية بأنها معرفة عقلية إذا كانت تستند إلى العقل في   طلقيو 

 ( 428، ص 2007تأويله للملاحظة والتجربة. )وهبة. مراد،

   ( العقلانية  مفهوم  يختلف  العقلي Rationalityبذلك  المذهب  مفهوم  عن   )

(Rationalism المطلقة النهائية  الحقيقة  باعتباره  بالعقل  يؤمن  الذي   ،)

وإن للوجود أصل   ،  يُعتبر  الذي  للعقل،  تجسيد  سوى  ليسا  والواقع  الكون 

المعرفة ومصدرها، أما العقلانية فتشير إلى القدرة الكاملة للعقل على إجراء 

أي سلطة خارجية،  الكون دون الاعتماد على  العلمي لكشف حقائق  البحث 

بمثابة رد فعل قوي ضد هيمنة   الدين. وقد كانت الحركة العقلانية  وخاصة 

واحتكارهرجال   الوسطىم  الدين  العصور  خلال  والمعرفة  أوربا    للعلم  ، في 

الاي  والعقلانية تعني  فهي  العلم  فلسفة  في  تظهر  حقيقة  كما  بوجود  مان 

موضوعية ومطلقة، مع وجود منهج أو معيار يمكن تطبيقه في جميع الأوقات 

 (  24، ص  2012)موس ى. كريم،  والأماكن.
إذا يقصد بالعقلانية التي يتميز بها العلم هي مجموعة المفاهيم والتصورات   

والمناهج العلمية التي ساهمت في تشكيل عقلية الإنسان، فإن هذه المفاهيم 

تقدمًا  الطبيعي  العلم  حقق  عندما  الحديث  العصر  في  العلماء  صاغها  قد 

ا على الصعيدين المعرفي والتطبيقي. 
ً
 ملحوظ

على   العقلانية  القدرة  عن  تعبر  بل  البحت،  العقلي  النشاط  على  تقتصر  لا 

تتحول هذه  ثم  للتأكد من صحتها.  وضع قواعد منظمة وتطبيقها واختبارها 

حيث تُمنح هذه  جديد،القواعد إلى تقليد متوارث، مما يسهم في تشكيل عقل  

القواعد قيمة مطلقة، وتتكون عقلية مؤسسّة جديدة، لذا، من المهم التمييز  

مجموعة  إلى  يشير  المؤسس  العقل  المتأسس؛  والعقل  المؤسس  العقل  بين 

القواعد والإجراءات المتبعة في البحث العلمي، بينما العقل المتأسس يمثل تلك 

هذا يعني أن الثاني   تم اعتمادها،  القواعد التي اكتسبت قيمة مطلقة بعد أن 

ن القيم العقلية ليست ثابتة أو  ومن هنا نستنتج أ  ويزيحه؛يحل محل الأول  

ليست إطارًا مفروضًا على الظواهر. على العكس، يجب أن تتكيف   ومطلقة،  

الظواهر، مع  العقلانية  في   القيم  والواقع  الفكر  بين   
ً

متبادلا  
ً

تفاعلا فهناك 

جميع الأنشطة العلمية. وهذا التفاعل المحدد هو الذي يحدد قيم العقلانية.  

يجعلهما  بالميول والاتجاهات، مما  يتأثر  نتاج نشاط  فالعقل والعقلانية هما 

للنقد التقييم.  عرضة  وإعادة  عابد،      والتحليل  محمد   ،2009)الجابري. 

 ( 15ص

مصطلح يدل على (: فهو  Irrationalمفهوم اللاعقلانية؛ أو اللامعقول )-2

باستمرار   يسعى  الذي  العقلاني  التفسير  عندها  يتوقف  التي  الحدود 

عن   مراد،  للكشف  )وهبة.  والتشابه.  ص  2007الهوية  تشير    (،535، 

المعرفة،  مجال  في  العقل  حدود  يتجاوز  ما  كل  إلى  عام  بشكل  اللاعقلانية 

يشكل   الذي  التشابه  لفهم  العقل  بذلها  التي  السابقة  الجهود   
ً
متجاوزة

الواقع  تصور  يمكن  لا  معين  تنوع  وجود  يفترض  الذي  الفكري  المحتوى 

)لالاند. أندريه، بدونه؛ كما تمثل اللاعقلانية حدًا دائمًا للتفسير والمعقولية.  

   (709، ص 2001

واللاعقلانية في فلسفة العلم عند فيرابند فهي ثورة ضد جميع المناهج والقيم   

العقلانية التي اختزلت المشروع العلمي في إطار من القواعد والمعايير المنهجية  

الثابتة التي لا يُسمح بالشك فيها، والتي تتميز بالموضوعية والثبات؛ في المقابل، 

مي هو مشروع معقد يتسم بالفوض ى والأخطاء ترى اللاعقلانية أن المشروع العل

   .والتطورات غير المتوقعة التي لا يمكن تفسيرها وفقًا للقيم العقلانية السائدة

الأبستمولوجيا:   – 3 مصطلح   Epistemologyالابستمولوجيا    مفهوم 

ومعناها المعرفة   epistemeمشتق من اللغة اليونانية مركب من لفظين  

ومعناها علم؛ فيصبح معنى الابستمولوجيا نظرية المعرفة أو    logos و

بدراسة    الفلسفة، ويعنى فلسفة العلوم، والابستمولوجيا هي أحد فروع  

العلوم   المستخدمة  و أسس  والمناهج  وفروضها  عن   فيها،مبادئها  فضلا 

دراسة   لها  الموضوعية  والقيمة  المصداقية  في  وهبة.  ).  نقديةالتحقيق 

 ( 12، ص2007مراد، 

الفوضوية  –  4 الأناركية،  مفهوم  أو  الفوضوية   :anarchos   مصطلح هي 

اليونانية   الكلمة  من  مشتق  الأساس،  في  تعني "Anarchismسياس ي  والتي   "

مصطلح   يُشتق  العربية،  اللغة  في  سلطة،  كلمة  بدون  من  "الفوضوية" 

النظام نقيض  عتبر 
ُ
وت والترتيب،  التنظيم  غياب  عن  تعبر  التي  . "فوض ى"، 

 (   169م، ص  1982)صليبا. جميل،

لم يستخدم فيرابند المصطلح بالمعنى السياس ي الشائع، بل أشار به إلى غياب    

سلطة معينة. وهذا ما يميز رؤيته عن الفوضوية السياسية، ويقربها أكثر من 

الدادية   المعاصرة،  الفنية  الاتجاهات  أدبي اتجاه  وهي  اتحديدً (Dada)بعض 

عالمي  و  من    ية ابدفي    لافت  بشكل  برز فني  العشرين  عامي  القرن   1915بين 

لها      1922و يخضع  محددة  قواعد  وجود  والأدبويرفض  ويُعتبر    ،الفن 



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            223  

المقبول هي    الصدفة الوحيد  الخلإ  يُنظرو   ،القانون  الحقيقة    اليى  أنه  على 

ال الحركة  تبنّ قد  و  .ل قبو ال  تستحق  تي الوحيدة  هذه  أفكار  فيرابند   ى 
ً
 نظرا

مع    فقهاالتو  تاريخ، ص    )فيرابند.  .الخاصة فلسفته  الكبير  دون   (؛ 32بول، 

ترفض هذه الفوضوية وجود أي قواعد، رغم أنها تعتمد على جميع القواعد، و 

وتعتبر الصدفة وسيلة للابتكار. كما ترى أن الحقيقة المقبولة هي في جوهرها 

خيال. كانت فوضويته مزيجًا من الفوضوية السياسية والدادية، بالإضافة إلى  

    (                  26ص  تأثرها بالنزعة النسبية. )فيرابند. بول، دون تاريخ،

 أ
ً

 جدل العقلانية واللاعقلانية:   ولا

أثارت ثورة العلم المعاصر قضايا إبستمولوجية هامة ومتنوعة؛ فهذه الثورة     

أيضً  تظهر  بل  والواقع،  الكون  معايير  تغيير  في  تتجلى  مبادئ لا  تغيير  في  ا 

أدى إلى ظهور إشكالية  حيث طرأت تغييرات على أسس التفكير، مما    التفكير؛

العقلانية الأبستمولوجيا  نظام  في   
ً
التي حاولت استيعاب   كبيرة وأحدث خللا

وتفسير العلم المعاصر الذي يتسم باللاحتمية واللايقين والصدفة والتغير، من 

هذا ما جعلها    خلال منظومة الحتمية واليقين والوضوح والبساطة والثبات،

الكم والنسبية،   فيزياء  في مجالي  المعاصرة  العلمية  الثورة  عاجزة عن مواكبة 

التطورات  مع  تتناسب  جديدة  أبستمولوجيا  لتطوير  ملحة  حاجة  وأوجد 

  ، .رولان  أومنيس   (، المعاصرة  ص    2008العلمية  في   (   171م،  تجسدت 

اللاعقلانية   الأ   ،الابستمولوجيا  المشروع  هي  كما سنرى والتي  لفيرابند  ساس ي 

 ا . لاحقً 

ذات    الكلاسيكي،  العلم  يقدمها  التي  العقلانية  الابستمولوجيا  تعد  لم  لذا، 

الواحد   تقبل ،البُعد  لا  وثابتة  في كيانات وجواهر مغلقة  الكون  تختزل  والتي 

التناقض، كافية أنها تستبعد جميع الأبعاد    الاختلال أو   على 
ً
ومرضية فضلا

العلمي، على الرغم من كونه  الروحية والفكرية للحياة الإنسانية من النشاط  

إنسانيًا، ا 
ً
إدراك   نشاط إلى  فيرابند  التي دفعت  يكون هذا أحد الأسباب  قد  و 

العناصر  من  العلم  يُعتبر  حيث  الغربي،  الفكري  النظام  إصلاح  أهمية 

النظام، هذا  في  دائرة   الأساسية  من  الخروج  على  عمل  أخرى،  بعبارة 

على  عملت   ، لاعقلانية  جديدة  أبستمولوجيا  إلى  العقلانية  الأبستمولوجيا 

هذا  في  التفكير  أسس  وتغيير  تشكيل  إعادة  خلال  من  الكون  معايير  تغيير 

 الكون.

كان نقد العلم الكلاسيكي هو الأساس الذي استند إليه فيرابند في مشروعه    

القائمة   الكلاسيكية  العلمية  العقلانية  تفكيك  على  عمل  حيث  اللاعقلاني، 

والصواب، الصدق  مبادئ  وعلاقتها   على  العلمية  النظريات  وموضوعية 

 عن المنهج العلمي السليم الذي  يسهم في الوصول إلى  
ً
بسياقها التاريخي ، فضلا

العلمية   القواعد والمعايير  الحقائق العلمية من خلال الالتزام بمجموعة من 

ساعد 
ُ
ستخدم كمعيار للتمييز بين العلم وأنماط المعرفة الأخرى، كما ت

ُ
والتي ت

جراء المقارنات بين الفروض والنظريات العلمية المتنافسة، ويرفض فيرابند في إ

نظريته  خلال  من  الأسس  النظام    هذه  بين  فيها  يقابل  التي  اللاعقلانية، 

التطورات  إلى  أفكاره  في  مستندًا  )التحاور(،  الحوار  في  يظهر  كما  والفوض ى 

أنه يرفض  كما  لما سبقها،   قامت على أسس مغايرة  التي  المعاصرة،  العلمية 

ى منتهاها إل الفصل بين العلوم وفق المبدأ الديكارتي القديم ويسير في نظريته  

ا وسائر  العلم  بين  يوحد  جهود  لأنماط  عندما  فيرابند  يواصل  و  المعرفية، 

الفلسفة المعاصرة في تفكيك ونقد العقلانية المطلقة، وهو المشروع الذي ظهر 

بوبر   كارل  التكذيب،   popper  k.(1902 -1994عند  منهج  خلال  من  م( 

القطيعة   Bachelard  G.(1884  -1962وباشلار مفهوم  عبر  م( 

كون  الابستمولوجي وتوماس  فكرة T.kuhn  (1922  -1996ة،  خلال  م(من 

ولوكاتش   العلمية،  برامج   I. Lakatos(1922  -1974الثورة  خلال  م(من 

البحث العلمي، إذ بدأ يتفكك  مقياس العلم الخاضع لمبدأ التجريد والاختزال 

 R. Descartesوالفصل، الذي تشكل مع ظهور العقلانية التي بدأت مع ديكارت  

والتي استندت بشكل أساس ي إلى الموضوعية التي تعتمد على  ) 1650  -  1596)

 The( والموضوع الش يء الممتد)  The thinking selfالفصل بين الذات المفكرة )

extended thing  ،) هذا يعني الفصل بين عالم الفكر وعالم الطبيعة، أو بعبارة

اعتبر   بل  ذلك،  على  الأمر  يقتصر  ولم  والعلم،  الفلسفة  بين  الفصل  أخرى، 

، كانت ديكارت أن الأفكار الواضحة بذاتها تشكل الأساس للبحث عن الحقيقة

هذه العقلانية تتناسب مع مرحلة معينة من مراحل تطور العلم، وهي مرحلة  

العلم الكلاسيكي، لكن الأمور تغيرت مع تقدم العلم المعاصر، حيث لم يعد 

الأمور  وبدأت  الكلاسيكي،  العلم  لعقلانية  وفقًا  التطور  هذا  تفسير  بالإمكان 

 (  95، ص 2005 )قطب. خالد، تتجه نحو اللاعقلانية.

تغيير      حدوث  مع  والإشعاع  الذرة  مجالات  إلى  الحديث  العلم  دخول  تزامن 

جذري في طريقة فهم الواقع ؛ ففي الفيزياء الكلاسيكية كان العلم يعتمد على 

بسهولة   عنها  التعبير  يمكن  التي  المرئية  الأفعال  على  أي  الحسية  التجربة 

للوقائع   اتي تمثل تركيبً بالكلمات، وبذلك يمكن الوصول إلى المبادئ والقوانين ال

،وقد كانت الرياضيات تلعب دورًا محوريًا في العلم الكلاسيكي من خلال تمثيل 

الحس،  نطاق  في  المعرفة  بهدف حصر  ذلك  كل  رياض ي  بشكل  القوانين  هذه 

ضمن  جميعها  اعتبرت  التي  الفكرية  المواضيع  وبين  بينها  الواضح  والفصل 

 جذريًا عندما دخلت الفيزياء المعاصرة   الميتافيزيقا، لكن هذا الأمر شهد
ً

تحولا

إلى مجالات جديدة من الظواهر الطبيعية التي لا يمكن إدراكها بالحواس، ولا 

إليها  تستند  كانت  التي  المبادئ  أو  المشترك  الحس  على  فيها  الاعتماد  يمكن 

فالظواهر الجديدة في الفيزياء المعاصرة مثل الذرات غير  الفيزياء الكلاسيكية؛  

قابلة للإدراك الحس ي أو التحديد المباشر، ولا يمكن مناقشتها إلا باستخدام  

وهذا يشكل نهاية لدور المفاهيم  العينية الملموسة التي  ،مصطلحات رياضية  

الفيزياء الكلاسيكية، مثل مفاهيم الموضع والسرعة والقوة، في   كانت سائدة 

هذه المفاهيم التي أضفت الرياضيات عليها مزيدًا من الدقة، دون التأثير على 

تجريدًا لا  أكثر  برؤية  الواضحة  رؤيتها  استبدال  تم  الأصلي،  الحدس ي  معناها 

و أصبحت تصورات المجال الكهربائي والمغناطيس ي تتجاوز   يمكن مقارنتها بها،

، بل و أصبحت الشكل الوحيد كونها مجرد تعبير رياض ي يعكس فكرة معينة 

لها،  التي    الواضح والممكن  القوانين  توجد بعض  المعاصرة  الفيزياء  قوانين  في 

تتضمن علاقات رياضية تربط بين كميات محددة، بينما تعكس قوانين أخرى 

عبارة عن علاقات   العلاقة بين هذه الكميات ؛فبعض قوانين الفيزياء المعاصرة

بين هذه الكميات،  الترابط  تعبر أخرى عن  بينما  بين كميات معينة،   رياضية 

بعضها الآخر يعبر عن حركتها وتطورها عبر الزمن. فقد أصبحت الفيزياء تعتمد 

على مبادئ نظرية تمنع أي تفسير حس ي واضح، مما يثير تحديًا للحس المشترك.  

                                                                                                              (171 ص،  24 ص ، م 2008،  . رولان أومنيس)

ومن      المعرفة،  نظرية  إليها  استندت  التي  المعايير  في  جذريًا  تغييرًا  يعد  هذا 

أبرزها الاعتقاد في موضوعية العلم. ففي حين آمن العلماء الكلاسيكيون بأن  

ثابت من خلال قوانين مستقلة   للعالم فيزيائي  وجود موضوعي يظهر بشكل 

والمتفرج المشاهد  دور  تتبنى  التي  العارفة  الذات  ويصبح   عن  العالم،  هذا  في 

بقدر ما يستطيع التعبير عن هذه الصورة المستقلة كان ذلك ا العلم موضوعيً 

ممكنًا عندما كانت الفيزياء تركز على دراسة الظواهر الكبيرة التي يتم إدراكها  



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            224  

الآلات، من  بسيطة  بمساعدة  أو  يركز   بالحواس  المعاصر  العلم  أن  حين  في 

المعطيات أ التي أضحت   الميكروسكوبية  الظواهر  دراسة  على  العلمية  بحاثه 

يمكن ملاحظتها بواسطة الحواس  للمعرفة العلمية، والتي لا   ، ولا  الأساسية 

الزمان والمكان   إلى مفهومي  استنادًا  تحديد موقعها وسرعتها  المطلقين.  يمكن 

بالإضافة إلى ذلك، فإن أساليب القياس والأدوات المستخدمة لها تأثير كبير لا 

يمكن تجاهله أو الاستغناء عنه في النتائج التي يتم الحصول عليها، وهذا يؤدي 

إلى أن تكون هذه النتائج احتمالية وليست حتمية، حيث يتداخل فيها الذاتي 

( كبير.  بشكل  الموضوعي  فالذات 196  ص   م،  1981،  جيمسجينز.  مع   ،)

العارفة، التي تتمثل في الباحث العلمي أو المراقب، لم يعد من الممكن اعتبارها 

  
ً

فاعلا عنصرًا  أصبحت  لكنها  المعرفة،  عملية  في  محايدًا  ا 
ً
فيهاطرف ا 

ً
، ومشارك

حيث ترتبط نتائج البحث بوجودها؛ بمعنى آخر لا يمكن فهم جسيمات المادة 

أفعا عن  هذه بمعزل  في  أساسيًا  عنصرًا  يُعتبر  الذي  المراقب،  وخيارات  ل 

 العملية وليس مجرد مشاهد. 

في  )العـقل( كعنـصر أساسـي  الذات  دور  أهمية  التأكيد على  يترتـب على ذلك 

وذلك من جانبين: الأول هو التأكيد على قيمة الفرض العلمي،   عمليـة المـعرفة،

والثاني هو الاعتقاد الذاتي الذي يلعب دورًا أساسيًا في تفضيل احتمال معين  

علاوة على ذلك، تعزز الطبيعة الصورية للفيزياء المعاصرة من أهمية    على آخر،

والإلهام   والخيال  التأويل  خلال  من  المعرفة،  اكتساب  عملية  في  العقل 

الإدراك  حدود  تتجاوز  المعاصرة  للفيزياء  الأساسية  المبادئ  أن  إذ  والحدس، 

دائمة   الحس ي، حركة  حالة  في  مراقبين  وجود  افتراض  الضروري  من  أصبح 

عرَّف الظ
ُ
ت في وعي المراقب،لتحديد الظواهر، حيث   اهرة وفقًا لما تظهر عليه 

كما أن تحديد الظواهر التي تشكل موضوع الدراسة يتم من خلال استخدام  

مناهج رياضية احتمالية تتفق بالضرورة مع الوجود اليقيني للوقائع وهنا تبرز 

 (. 200، ص2008أومنيس.  رولان، ) أهمية التأويل والخيال.

الاكتشافات     تحقيق  في  أساسيًا  عنصرًا  الخيال  يصبح  تقدم  ما  على  بناء 

العلمية المهمة وإحداث قفزات علمية كبيرة، عن طريق صراعه مع القوانين  

يتحقق   الخيال  ينتصر  وحين  عام،  بشكل  والنظام  السائدة  التقدم  العلمية 

العلمي لتجاوز قوانين الطبيعة بفضل الخيال.  التقدم  العلمي؛ لذا يمكن رد 

وتاريخ العلم خير شاهد على الدور الكبير الذي قام به الخيال في أبرز الثورات 

ثورة كوبرنيكوس الثورة إوصولا   Copernicus (1473-1543) العلمية، من  لى 

المعاصرة؛ دور   العلمية  وبرز  العلمية،  النظريات  تحليل  في  أهميته  جانب  إلى 

المعاصرة الفيزياء  في  لتعاملها مع كيانات   ،الخيال بشكل خاص  نتيجة  وذلك 

إلى   بالحواس، ولكنها رغم ذلك تؤدي  أدراكها  أو  رؤيتها  يمكن  مادية لا  ووقائع 

 ( p 181) ,Popper. K ,1962نتائج تجريبية يمكن ملاحظتها.

إن التأكيد على أن القدرات الإبداعية للعقل، مثل الخيال والحدس تلعب    

الإنسانية   الذات  أهمية  يبرز  حيث  المثالية،  عن  تعبيرًا  يُعَدُّ  العلم  في  دورًا 

(  دون  .(Russell. B ,2009, p1 .كعنصر أساس ي ومحوري في عملية المعرفة.

 لا يهمل   المعاصر  فالعلم؛  الاستقراء  منهج  عن  المطلق  أن يعني ذلك الاستغناء

في   المعاصر  العلم  في  اموجودً   يزال  لا  فالاستقراء،  التجربة  أو  الواقع  سواء 

  التي   العقلية  فالنتائج ،  بالتعميم  الممثل  العام  شكله  في  وأ  التجريبي   مضمونه

، صحتها  على  للدلالة  واقعية  بشواهد  مدعومة  تكون   أن بد    لاإليها    التوصل  يتم

فأصبح  ولكنها والتجربة  العقل  بين   خلال   من   مشكلاته  يعالج  العلم  جمعت 

 الاستنباطي.  الاستقرائي المنظور 

لقد ساهمت هذه القواعد في تشكيل نوع جديد من العقلانية، والتي سرعان      

ما تحولت نتيجة للتطبيق العملي، إلى عقلانية ضرورية، إن العلاقة الجدلية  

شكِلة والعقلانية المتشكلة تتيح للعقل إدراك حقيقته المرتكزة 
ُ
بين العقلانية الم

إن التصور العلمي المعاصر ليس مجرد مجموعة    على الصيرورة ومن خلالها. 

من القواعد والأسس التي يتبعها العقل، والتي تحدد في الوقت نفسه ماهيته  

وطبيعته، بل إن ما يحدد ماهيته بشكل أساس ي هو قدرته على استنباط هذه 

( وبناءً على ذلك، لم 16،  15، ص2009)الجابري. محمد عابد،    ،القواعد

مع  العقل  مبادئ  توافق  في مدى  الفهم، محصورة  لهذا  العقلانية، وفقًا  تعد 

قوانين الطبيعة. بل إن مفهوم العقلانية المعاصرة، أو بالأحرى اللاعقلانية، قد 

تفسير   إلى  تهدف  أنظمة فكرية  بناء  العقل على  بقدرة  الإيمان  ليشمل  توسع 

 بيعية، ويتم التحقق من صحتها من خلال التجربة. جميع الظواهر الط

بذلك يمكن القول إن النظرية العلمية المعاصرة قد أفسحت المجال لظهور    

مرحلة جديدة من الجدل بين العقلانية واللاعقلانية، حيث ساهمت في تفكيك 

مطلقة   قوانين  في  الكون  تختصر  كانت  التي  الكلاسيكية  العقلانية  أسس 

عتبر 
ُ
ت مطلقة،  وغير  احتمالية  مبادئ  اعتمدت  المقابل  في  مجرد    وثابتة، 

ا عليها بالتجربة ؛وهذا يعني  الحاجة الملحة إلى محاولات لوصف الواقع مؤكدً 

تعديل أسس وقواعد العمل العلمي واستبدالها بقواعد جديدة تبدأ من الفكر 

التجربة، مع  لمظاهر   وتتفق  الواضحة  البداية  اعتباره  يمكن  ما  وهذا 

والتج الاختبار  وجود  استمرار  فرغم  أهميته  اللاعقلانية،  فقد  أنه  إلا  ريب، 

السابقة كمعيار أساس ي وحيد للحقيقة، إذ يتعامل العلم المعاصر مع الاختبار 

تقدم الظواهر الميكروسكوبية  حيث    كأحد النماذج المتعددة للبحث العلمي،

فرصًا عديدة للاختبار، وهذا يسمح للاعقلانية أن تتبوأ مكانة مهمة في البحث 

العلمي، فهي تتمكن من إنشاء عوالم ميكروسكوبية متنوعة، يعكس كل منها 

تمثل وهي بذلك    مبررًا معينًا، دون أن يدعي أي منها امتلاك الحقيقة المطلقة،

أحد جوانب المعرفة ، لكنها ليست الجانب الوحيد لها، في الوقت الذي كانت 

فيه العقلانية تدعي امتلاكها للحقيقة حول العالم، أصبح من الواضح في ظل 

للاعقلانية أننا لا نملك رؤية شاملة للعالم، ولا يمكننا معرفة حقيقته كل ما ا

، بتشكيلها عنه  التي قمنا  الصورة  انعدام وجود تصور نعرفه هو  يعني  وهذا 

للواقع واسعً   واضح  المجال  يفتح  تعمل ،وهذا  التي  اللاعقلانية  عمل  أمام   ا 

   .بشكل منفصل عن الواقع

 ثالثا: جوانب اللاعقلانية عند فيرابند 

الانتقال من العقلانية إلى اللاعقلانية لم يحدث في مرحلة واحدة أو بطريقة     

الابستمولوجيا   لظهور  مهدت  سابقة  مراحل  لعدة  نتاج  هو  بل  بسيطة، 

فيرابند؛ طرحها  التي  الاتجاهات    اللاعقلانية  إن  نتاج بل  ليست  اللاعقلانية 

الأ  البدايات  إلى  تعود  فجذورها  تعود  فحسب،  المعاصر  الفلسفي  ولى  الفكر 

للفلسفة، ونظرًا لعدم قدرتنا على استعراض هذه الاتجاهات اللاعقلانية في 

اللاعقلانية   الابستمولوجيا  على  يركز  البحث  هذا  ونظرًا لأن  الفلسفة ككل، 

المعاصرين  العلم  فلاسفة  بعض  أن  إلى  بالإشارة  سأكتفي  فيرابند،  عند  التي 

( (أمثال  وباشلار ،وتوماس كون ،ولوكاتش   ، بوبر  ممن سبقت الإشارة   كارل 

، أفكار إليهم  ظهور  قبل  العلمي  البحث  في  اللاعقلانية  الجوانب  تناولوا  قد  

الموضوعية   قصور  من  متحررة  للعلم   فلسفة  تأسيس  محاولين  فيرابند؛ 

ا والحيادية  ،المتطرفة  اللاتاريخية  الوضعية  للنزعة  ترجع  على   لتي  مؤكدين 

الابستمولوجية،  القطيعة  وكذلك  والتغيير،  والثورة  والنمو  الكشف  منطق 

        مما أفسح المجال أمام اللاعقلانية التي وصلت إلى ذروتها عند فيرابند.                                                            



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            225  

أسس فيرابند في لاعقلانيته العلمية على النقد، الذي يُعتبر الركيزة الأساسية     

الفلسفة،  هذه  بناء  في  الأولى  الخطوة  هو  النقد  كان  فقد  اللاعقلانية.  لهذه 

أكد  و  عتمَدة، 
ُ
والم المعروفة  المنهجية  الأسس  نحو  انتقاده  فيرابند  حيث وجه 

مع الوضع الراهن، بحيث   على أهمية تطوير رؤى وتصورات جديدة تتناقض 

تحل محل العقلانية القائمة على الشمولية الحتمية والموضوعية، التي يعتبرها 

الزائفة،   المثالية  من  نوعًا  أعتبرها  العلمي،  التقدم  جوهر  لفهم  كافية  غير 

 للطبيعة المعقدة للعلم ودور الإنسان وقدراته في 
ً

ا سطحيًا، وتجاهلا
ً
وتبسيط

بالإضافة إلى تجاهلها للظروف الاجتماعية والتاريخية    ،تحقيق التقدم العلمي 

العلم  يفقد  العوامل  هذه  إغفال  فإن  العلم،  تطور  على  وتأثيرها  والثقافية 

ا
ً
 ( 44،ص 2007. خالد،)قطب .طابعه الإنساني ويجعله أكثر انغلاق

من هنا تميزت لا عقلانية فيرابند بنقدها الحاد للعقلانية وكل الأسس التي      

والوضوح.   والبساطة،  والموضوعية،  والدقة،  المنهج  وحدة  مثل  عليها،  ترتكز 

كما انتقدت بشكل لاذع نموذج الحضارة الغربية والعلم، يعتقد فيرابند أنه لا 

العل بين  ضرورية  علاقة  بوجود  للاعتقاد  مبرر  ويقدم  يوجد  والعقلانية.  م 

والتي  للعقلانية،  المناهضة  أفكاره  تدعم  التي  الأدلة  من  العديد  فيرابند 

من أهمها أن أبرز سمات العلم  هي كونه  استخلصها من دراسته لتاريخ العلم، 

مشروع لاعقلاني وأنه خلال مسيرته التاريخية تم اختراق كل المعايير العقلانية  

لفيرابند، فإ  ، العلم وتطوره لم يتحقق من خلال الالتزام بقيم وفقًا  ن تقدم 

هذه   وأن  معها  تتعارض  مواقف  وتبني  عنها  الخروج  من خلال  بل  العقلانية، 

ن تقدم العلم يتطلب التحرر التجاوزات كانت ضرورية من أجل تقدم العلم ؛لأ 

 لاعقلاني، 
ً

من هيمنة العقلانية السائدة في فترة معينة، حيث يتخذ العلم شكلا

من خلال تفكيك الأسس والقواعد التي تقوم عليها العقلانية وفي نظره تعني  

عتبر مقبولة وفقًا لمبدئه المعروف  
ُ
ت  اللاعقلانية أن جميع المناهج والنظريات 

Anything Goes"    "مقبول ش يء  كريم،    "كل  ، 347ص  ،  2012)موس ى. 

348 ) 

ما       هنا  السؤال  أساسً   المقصودويبقى  فيرابند  اعتمدها  التي  ا  باللاعقلانية 

العبثية   بها  المقصود  وهل  العلمية؛  العمل لفلسفته  عن  قواعد  أي  وغياب 

لا الكلاسيكية؛  العقلانية  أسس  مخالفة  بها  المقصود  أم  تعني   العلمي 

اللاعقلانية لديه رفض العلم، بل تعني الانفتاح على جميع الخيارات والبدائل 

بالنسبة   والسحر.  والأساطير،  والعاطفة،  والحدس،  الخيال  مثل  المنهجية 

   لفيرابند، العلم أكثر لا عقلانية وفوض ى وتعقيد مما تظنه العقلانية.  

المنهجي    الجانب  هما  اثنين  جانبين  في  اللاعقلانية  فلسفته  فيرابند  ناقش 

عدة  منهما  كلا  ويشمل  )الابستمولوجي(  العلمي  والجانب  )الميتودولوجي(، 

عناصر بحيث يشكلان معا رؤية جديدة في فلسفة العلم ولا يتوقف فيرابند 

 ل الاجتماعي.عند ذلك، ولكنه يسقط رؤيته هذه على المجال السياس ي والمجا

 الجانب المنهجي )الميتودولوجي(:  - 1     

التصورات      جميع  عن  تمامًا  تختلف  جديدة  منهجية  رؤية  فيرابند  يقدم 

الفوضوية   بالمنهج على  المتعلقة  التي سبقته. فقد أسس لاعقلانيته  المنهجية 

لإنها   الابستمولوجية، التي يعتبرها البديل الأمثل للعقلانية والنظام والقانون،

العلمي المطلوب يتضمن التصور الذي  التقدم  القادرة على تحقيق  الوحيدة 

الابستمولوجيا،  بين مصطلحين متضادين:  تناقضًا كبيرًا، حيث جمع  قدمه 

ونتائجها  وفروضها  ومناهجها  العلوم  لمبادئ  النقدية  الدراسة  تعني  ؛ التي 

أصلها المنطقي، كما أنها تعتمد على العقلانية كأساس لها، والتي تعني   لتحديد

والقان النظام  سابقًا  ذكرنا  وهذا كما  محددة.  أسس  على  القائم  والمنهج  ون 

          يتعارض مع الفوضوية التي تعبر عن اللانظام واللامنهج واللاقانون.                                                                

 التعددية المنهجية:  

ضد     كتابه  في  بوضوح  المناهج  تعدد  بخصوص  فيرابند  نظر  وجهة  تظهر 

. في هذا الكتاب، يؤكد أن  1975الذي صدر عام    Against   Method"المنهج"  

 
ً
عندما ركزت بشكل كبير على السعي لإيجاد    اكبيرً ا  فلسفة العلم ارتكبت خط

هي  المنهج  مسألة  أن  على  فيرابند  يصر  بينما  العلمي،  للبحث  مناسب  منهج 

مسألة زائفة، فإن تطور العلم لم يكن محصورًا في منهج واحد محدد، فالعلم 

بنظره مشروع فوضوي "لا منهجي" لا يعترف بأي سلطة، حيث يمكن استخدام  

فيه، المناهج  لا ,p9)  Feyerabend. P ,1993جميع  فيرابند  اللاعقلانية عند   )

تعني الفوض ى أو إنكار أي أسس، بل تشير إلى التعددية في المناهج. فهو يعارض 

اعتماد   إلى  ويدعو  العلمي،  البحث  في  ستخدم 
ُ
ت وثابتة  صارمة  قواعد  وجود 

   أساليب ومنهجيات متنوعة، مما يساعد في تقدم العلم.. 

يرفض فيرابند الإقصاء الذي تفرضه العقلانية الكلاسيكية، التي تؤكد على    

وجود منهج واحد فقط يُعتبر مناسبًا للبحث العلمي، وتستبعد جميع المناهج 

العلمي،  البحث  من  كبير  جزء  واستبعاد  إقصاء  إلى  ذلك  ويؤدي  الأخرى؛ 

أنه ذريعة  تحت  المهمة  المعرفية  الأنشطة  من  العديد  علمية، وتجاهل  غير  ا 

 (113، ص2000)فيرابند. بول،

بالتخلي عن     للعلماء والباحثين  في مطالبته  تتمثل دعوة فيرابند ضد المنهج 

منهج حدود محددة لا يمكن   فلكل  التمسك الصارم بقواعد المناهج العلمية، ؛

سلوك  تنظم  التي  القواعد  مجموعة  بالمنهج  المقصود   كان  فإذا  تجاوزها،  

العالم  يُرشد  أن  يمكن  منهج  نجد  أن  يمكن  فلا  العلم،  مجال  في  العاملين 

العقلاني بقبول نظرية علمية معينة والتخلي عن نظرية أخرى تتعارض معها، 

تت  التي  النظرية  اختيار  سيتم  مع  حيث  استقرائية  نظر  وجهة  من  ناسب 

لا  نظرية  أي  استبعاد  وسيتم  سياقها،  مع  تتوافق  التي  و  المعروفة  الظواهر 

تتوافق مع الظواهر العامة المعروفة على نطاق واسع، لكن هذه القاعدة غالبًا  

ما تتناقض مع الكثير من اللحظات التاريخية الحاسمة في تطور العلم، خاصة  

 ( 45- 44، ص 2007)قطب. خالد،  ات العلمية.خلال فترات الثور 

  على   يعتمد   موحد   علمي   منهج   بوجود   الاعتقاد   أن   على   فيرابند   يشدد   لذا      

  الحقائق   أن   يفترض   لأنه   للغاية،   ساذج   اعتقاد   هو   ثابتة   وقواعد   أسس 

  الالتزام   إن   ثم   ومتداخلة،   معقدة   الواقع   في   هي   بينما   بسيطة،   العلمية 

  العلمي   التطور   أن   يثبت   الذي   البشري   التاريخ   مسار   يتجاهل   واحد   بمنهج 

  أن   نلاحظ   ذلك،   ومع   المنهجية،   الفوض ى   لمفهوم   وفقًا   يحدث   والاجتماعي 

  إلى   يستند   الذي   الفكري   الأمان   من   نوع   تحقيق   أجل   من   يُغفل   الأمر   هذا 

  عليهم   ينبغي   الذي   المبدأ   أن   حين   في   والموضوعية   والوضوح   والدقة   البساطة 

  ش يء  "كل  أن  يؤكد  الذي  فيرابند،  مبدأ  هو  البشري  التطور  دراسة  في  اتباعه 

 )p33)   ,1993 . P,Feyerabend.    " مقبول 

يؤكد فيرابند أنه لا يمكن فهم وتفسير جميع التطورات التاريخية للعلم من     

بسبب  بالعلم  يضر  فهذا  ويقينية،  ثابتة  منهجية  قواعد  على  الاعتماد  خلال 

العلم؛  تقدم  في  كبيرًا  دورًا  تلعب  التي  والتاريخية  الواقعية  الظروف   تجاهل 

التطورات  متابعة  على  يقتصر  ألا  العلم،  تاريخ  في  الباحث  على  يجب  لذلك 

المطروحة   التفسيرات  جميع  دراسته  تشمل  أن  يجب  بل  ؛  فقط  العلمية 

فكل  العلمية  الأخطاء  إلى  بالإضافة  المدروسة،  للمشكلات  المقترحة  والحلول 

العلم يبين     هذه العناصر تشكل جزءًا أساسيًا من تاريخ العلم ؛ أن تتبع تاريخ



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            226  

المنهج  تجاوزت  التي  والأحداث  والتخمينات  الحدسية  بالفروض  مليء  أنه 

ثورة المثال،  سبيل  على  وميكانيكا   التقليدي.  النسبية،  والثورة  كوبرنيكوس، 

لتجاوز  نتيجة  العلمية  والإنجازات  التطورات  هذه  جميع  تحققت  فقد  الكم 

لم يتمكنوا من الوصول إليها من   العلماء للقواعد المنهجية التقليدية السائدة،

إلى  مستقل  بشكل  بها  الالتزام  يؤدي  محددة،  منهجية  خطوات  اتباع  خلال 

والاجتماعية   التاريخية  للظروف  كان  أنما  الاكتشافات؛  تلك  تحقيق 

أثر  مما  للعالم،  العلماء  رؤية  تشكيل  في  كبير  دور  الشخصية  والخصوصية 

 (47، 46، ص 2007)قطب. خالد  لاحقًا على النظريات العلمية.

لذلك يقرر فيرابند أنه لا يوجد منهج علمي واحد يمكن تطبيقه على جميع     

بالنسبية والتنوع، ولا يوجد    أنواع البحث العلمي، بل إن المناهج العلمية تتسم

النتائج  جميع  تفسير  يمكنها  ومحددة  ثابتة  قواعد  على  يعتمد  علمي  منهج 

حيث تواجه هذه المسألة العديد من الصعوبات، وتاريخ العلم يشهد   العلمية،

على ذلك، فكل الإنجازات الكبيرة التي حققها العلم على مر العصور لا يمكن 

غير   مسارًا  اتبع  تطوره  في  فالعلم   ، فقط  واحد  علمي  منهج  من خلال  فهمها 

فهو لم يستند إلى قواعد وأسس منهجية واضحة   عقلاني من الناحية المنهجية 

والتغيرات   ومنظمة، بالأخطاء  مليء  ومعقد،  محدد  غير  اتجاه  في  يسير   فهو 

 للمناهج المعتمدة والمحددة، دون مراعاة 
ً
المفاجئة التي يصعب تفسيرها وفقا

العلمية التطورات  على  أثرت  التي  التاريخية    أن   يمكن   فلا   لذلك   ؛ الظروف 

  إلى   العلم   تحويل   المجدي   غير   فمن   ،   المنهج   خلال   من   العلم   ماهية   تحدد 

 ( 362، ص 2012. )موس ى. كريم ، منهجية   قواعد   بضع 

أو معيارًا      العلمي  للبحث  نموذجًا  يُعتبر  لمنهج علمي واحد محدد  فلا وجود 

العلمي  البحث  العلمية؛ لإن أسس وإجراءات  الأبحاث  أهداف  لتحقيق  ثابتًا 

مقياس  أن  ثم  وظروفه،  البحث  موضوع  على  بناءً  تتحدد  بل  ثابتة،  ليست 

أو   العمليات والمواضيع تقييمها وتعديلها  مع  يكون متوافقًا  أن  تغييرها يجب 

وكانت   ولما كانت مواضيع البحث العلمي متعددة ومتنوعة  التي يتم البحث فيها،

هي التي تحدد المناهج البحثية المناسبة لها، فإنه يصبح من غير الممكن وجود  

العلمي، البحث  مجالات  لجميع  تصلح  ومحددة  ثابتة  الفكرة،     قواعد  فهذه 

وفقًا لرؤية فيرابند، غير ممكنة ومثالية، حيث تشبه في عدم واقعيتها الاعتقاد  

بوجود عقلانية كلية ثابتة، أو الفكرة التي تدعي وجود مقياس شامل قادر على 

المحيطة. الظروف  كتلة دون مراعاة  أي    ص   ، 2000  بول،   فيرابند. )   قياس 

112 ،  113 )     

  بها   يلتزم   منهجية   قاعدة   كل   مقابل   في   ه أن   شهد   قد   العلم   تاريخ   أن   ا مبينً      

   والباحثون،   العلماء 
ً
  تقدم   لتحقيق   تعديلها   أو   تجاوزها   تتطلب   ا ظروف

  القواعد   عن   واضحة   صورة   تقدم   لا   البحث   مناهج   أن   إلى   ويخلص   العلم، 

  وجود   رفض   على   يؤكد   فييرابند   أن   من   الرغم   وعلى   التقريبية،   المنهجية 

  البحث   في   جدواها   بعدم   قناعته   إلى   ذلك   في   ا مستندً   منهجية،   قواعد 

ا   الأقل   المنهجية   القواعد   بعض   على   يوافق   ذلك   رغم   لكنه   العلمي، 
ً
  تطرف

  إلى   ذلك    ويستند   العلم   تقدم   في   تقريبي،   بشكل   ولو   تسهم   لأنها   وتحديدا، 

  تتعارض   نظريات   وابتكار   وضع   خلال   من   النظريات   وفرة     هو   :الأول   مبدأين 

  الالتزام   يعني   والذي   التشبت   مبدأ   فهو   الثاني   المبدأ   أما   المألوف،   مع 

  فيرابند   يظل   ذلك   النتائج،ومع   أفضل   تحقيق   تتيح   أنها   يُعتقد   التي   بالنظرية 

 
ً
  من   مجموعة   استبدال   إلى   يسعى   لا   أنه  ا مؤكدً   المنهجية   بلاعقلانيته ا متمسك

  دون   البحث،   مناهج   كل   أن   على   التأكيد   إلى   يهدف   بل   بأخرى،   القواعد 

فيرابند. )  معينة.   حدود   لها   وإنما   عام   بشكل   للتطبيق   تصلح   لا   استثناء، 

                              (21بول، دون تاريخ، ص 

الواحد، مشددً     للمنهج  رفضه  تأكيد  فيرابند  تقدم   ايواصل  يعوق  أنه  على 

العلم ويشير إلى أن جميع القواعد المنهجية الصارمة التي يدافع عنها العلماء 

فائدة، ذات  غير  أو  ضعيفة  إما  أنها  إذ  مقبولة،  تعد  لم  العلم   وفلاسفة 

أنه من الممكن في المستقبل الوصول إلى منهج محدد يتضمن   ويستطرد فيرابند

نه معالجة  جميع إشكاليات البحث العلمي، )رغم أن ذلك 
ّ
قواعد ثابتة، يمك

تماما مثل الاعتقاد بإمكانية الوصول إلى نظرية علمية   يبدو مستحيل منطقيا

ومع ذلك، فإن واقع البحث حتى    تستطيع تفسير جميع الظواهر الطبيعية(؛

فيرابند. )  الآن يفرض على القائمين عليه عدم التقيّد بمنهج علمي محدد وثابت.

   ( 113، ص 2000بول، 

لذلك يؤكد فيرابند على أهمية الخروج ومخالفة المنهج السائد كشرط أساس ي   

نتيجة   هي  أو  استثناءات  ليست  المخالفات  هذه  أن  إلى  مشيرًا  العلم،  لتطور 

لنقص المعرفة، لكنها تعكس الحاجة الضرورية لإعادة تقييم القواعد المنهجية  

فح تجاهلها  تستدعي  لا  جديدة؛  علمية  حقائق  ظهور  تتطلب عند  بل  سب، 

 ( 12ص  تاريخ، دون  )فيرابند. بول،. اعتماد قواعد مضادة لها

اللاعقلانية        تأسيس منهجيته  في  فيرابند  من خلال مناقشة ونقد كل بدأ 

إلى   لينتهي  العلمي  البحث  أراءه؛إمناهج  لجميع   ثبات  حادًا  نقدًا  وجه  لقد 

المناهج سواء كانت تجريبية أو عقلية وهو لا يرفض هذه المناهج في جوهرها، 

في جميع  للتطبيق  ومناسب  واحد كمعيار شامل  منهج  اعتماد  يعارض  لكنه 

العلوم والمعارف فواقع البحث العلمي لا يتماش ى مع هذا التوجه، إذ لا يوجد 

وعيته، إلا وقد تجاوزه العلماء في مرحلة ما من منهج، مهما كانت دقته و موض

مراحل البحث وتاريخ العلم يعد خير دليل على ذلك؛ فليس هناك منهج واحد 

الظواهر،   حقيقة  كشف  على  وتجميع   فالعلمقادر  تنظيم  على  يقتصر  لا 

هذه  بين  تربط  التي  العلاقات  فهم  إلى  ذلك  يتعدى  بل  المنفصلة،  الحقائق 

 عن
ً
تحليل خصائصها وتفسيرها، وهذا يتطلب استخدام عدة   الحقائق، فضلا

ا ًالمجال مناهج  متنوعة لا منهج واحد؛ فالأمر يتجاوز المنهج الاستقرائي مفسحً 

غالبً  والصدفة  الحدس  أن  بل  العقلي  في للمنهج  كبير   بدور  تقومان  ما  ا 

يحد من حرية البحث العلمي من الكشوف العلمية، ثم أن اعتماد منهج واحد  

خلال فرض مجموعة من القواعد والمعايير الصارمة وهذا يقتل روح المبادرة 

   .والابداع اللازمة لتطور العلم 
بعد أن قام فيرابند بإلغاء جميع مناهج البحث التي اعتمدتها فلسفة العلم     

وأفرغها من محتواها، دعا إلى تطوير منهجية جديدة ترتكز على شعاره المبتكر 
”anything goes"مقبول ش يء  كل  أو   "، )1993, P9,P. Feyerabend(  الذي 

يعكس توجهه الفوضوي اللاعقلاني بشكل واضح، وقد سعى فيرابند إلى إثبات 

هذا المبدأ الذي يؤمن بأنه الوحيد الذي يتوافق مع متطلبات البحث العلمي 

من خلال استعراض مجموعة من الأحداث التاريخية والإنجازات التي ساهمت 

ة هذا المبدأ، حيث في تشكيل تاريخ العلم. ويعتبر أن هذه الإنجازات تدعم صح

إليها من  الوصول  تم  بل  تتحقق من خلال استخدام منهج واحد محدد،  لم 

يوضح فيرابند أن التعددية المنهجية تعني    ؛خلال مجموعة متنوعة من المناهج

 طالما أنه يتناسب مع مشكلة البحث ويساهم في تقدم  
ً

أن أي منهج يُعتبر مقبولا

على منهج واحد محدد في البحث العلمي يُعتبر  العلم. في المقابل، فإن الاعتماد 

تقدمها.  وإعاقة  العلمية  الإنجازات  لتحقيق  الضروري  للإبداع  خنق     بمثابة 

  (422، ص 2014الخولي. يمنى طريف، )



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            227  

من     الكثير  واجه  قد  مقبول"  ش يء  "كل  القائل  مبدأه  أن  فيرابند  يعتقد 

 الانتقادات نتيجة سوء فهمه، فالمبدأ لا يتناول النظرية العلمية، ولا يسعى إلى

تطوير نظريات علمية جديدة، بل يركز على المعرفة التي تفسر لنا كيفية تقدم 

تأتي من وجهات نظر بل    العلم، وهذه المعرفة لا تأتي من النظريات العلمية،

الحقيقي  الفهم  ضحالة  إلى  الخاطئ  الفهم  هذا  ويعود  ومختلفة،  متنوعة 

للموضوع من قبل المؤيدين والمعارضين على السواء ، فالمؤيدين الذين نعتهم 

فيرابند بالكسل يعتبرون أن هذا المبدأ يسهم في تسهيل عملية البحث ويجعلها 

جاء  ليناقض التفسيرات العقلانية التي تسعى أكثر وضوحًا، لكن هذا المبدأ  

العمل  قيمة  من  يقلل  غيابها  أن  وتعتبر  موضوعية.  معايير  وضع  إلى  دائمًا 

يؤكد على  لكنه  العلم  البحث  بتسهيل  يعني  المبدأ لا  أن هذا  في حين  العلمي. 

والفلاسفة   العلماء  يعتبرها  التي  الإجراءات  جميع  ومراجعة  فحص  ضرورة 

 ( 46، ص 2007خالد، علمية. )قطب. 

 الاستقراء المعاكس والتطور العلمي: •

يُعد الاستقراء المعاكس من أهم النتائج المستخلصة من شعار فيرابند "كل    

فروض  تبني  أهمية  على  التأكيد  هو  الاستقراء  بهذا  المقصود  مقبول"،  ش يء 

تتعارض مع النظريات العلمية السائدة والنتائج التجريبية المسلم بها ، وتاريخ 

العلم لا يتحقق باستخدام   العلم يؤكد أهمية هذا النوع من الاستقراء فتطور 

الذي يقوم فقط  على معطيات التجربة، و تنظيمها    منهج الاستقراء التجريبي 

وفقًا للنظريات العلمية السائدة؛ وبذلك يفتقر المنهج الاستقرائي إلى القدرة 

على تزويد الإنسان بالمعارف الدقيقة، كما أنه يقيد حرية الفرد ويمنع فرص 

والابتكار يمنح و  ،الإبداع  لأنه  المعاكس،  الاستقراء  اعتماد  إلى  فيرابند  يدعو 

الإنسان فرصة للإبداع والابتكار، لأنه يتيح إمكانية تبني فرضيات جديدة قد 

تتعارض مع النظريات السائدة والنتائج التجريبية التي تم التحقق منها سابقًا 

لأن التقدم العلمي لا يتم من   والعلم يتطور من خلال هذا النوع من الاستقراء،

قبول  خلال  من  يتحقق  بل  وتبريرها،  الحالية  بالنظريات  الاكتفاء  خلال 

القواعد  تجاوز  يتطلب  ذلك  كان  وإن  حتى  عنها،  تختلف  جديدة  فرضيات 

 p40,  1993, .P (Feyerabend-(43المنهجية. "

يستشهد فيرابند بأمثلة من تاريخ العلم لتأكيد أهمية الخروج عن القواعد     

غاليليو إلى  ويستند  العلم.  تقدم  على  ذلك  وتأثير    -Galileo  (1564المنهجية 

م( كدليل على أن العلم يتطور من خلال تبني أفكار وفروض تتعارض مع 1642

النموذج الكوبرنيكي الذي يتناقض النظريات السائدة. فقد دافع غاليليو عن  

مع الفهم الأرسطي السائد، من خلال اعتماد فروض تتعارض مع تلك النظرية  

    ) p.1993,Feyerabend. P 37 (لإثبات صحة النموذج الكوبرنيكي

العلم هو مشروع تطوري، ولا يتحقق ذلك إلا من خلال استحضار جميع     

والحقائق  السائدة  النظريات  مع  تتعارض  التي  والنظريات  الفرضيات 

لكنه يعني أن شرط الاتساق، الذي   التجريبية وهذا لا يعني أقصاؤها بالكامل،

يتطلب أن يكون الفرض الجديد متسقا مع النظريات المعتمدة، هو شرط غير  

التي   والفروض  الأحسن،  النظرية  على  الأقدم  النظرية  يفضل  لأنه  منطقي، 

تتناقض مع النظريات المؤيدة تقدم أدلة لا يمكن الحصول عليها بطرق أخرى، 

مف النظريات  تنوع  يجعل  العلم.  مما  تقدم  في  ) Feyerabend .P,1993 ,يدًا 

p.47-51),   
( ويحث the principle of tenacityفي المقابل يقدم فيرابند مبدأ التشبث )    

أهمية   على  المبدأ  هذا  ينص  اتباعه،  على  العلم  وفلاسفة  اختيار العلماء 

جديدة؛  لاكتشافات  الأفق  وتفتح  مثمرة  نتائج  تحقيق  تضمن  التي   النظرية 

الاكتشاف،  على  وقدرتها  النظرية  خصوبة  على  يعتمد  الاختيار  أن  بمعنى 

والتشبث بها حتى وإن كانت غير متوافقة مع النظريات السابقة. وهذا يجعل 

عنها،  يدافعون  ومؤيدون  أنصار  نظرية  العلم   لكل  تاريخ  إلى  فيرابند  ويعود 

جاليليو،  قانون  أن  يرى  فهو  نظره.  وجهة  تدعم  متعددة  أدلة  منه  ليستقي 

نيوتن   قانون  مع  متوافقًا  يكن  لم  الأجسام،  بسقوط   I. Newtonالخاص 

تسارع الجسم عند اقترابه من   إن م( لحركة الأجسام، )حيث    1727-  1643)

 تسارع غير ثابت عند نيوتن( الأرض يكون ثابتًا عند جاليليو، بينما يكون هذا ال

الكواكب عند  نيوتن مختلفة عن حركة  الكواكب عند  أن قوانين حركة  كما 

 ( 23-22)فيرابند. بول، دون تاريخ، ص   Kepler.j (1571 -1630.)كبلر

إن انتقاد فيرابند للمنهج لا يهدف إلى تقديم نظرية مثالية بديلة، بل يسعى    

التحرر من   في سعيه  إلى  العلم  تعيق  التي  المطلقة  الجامدة والمعايير  التقاليد 

ومن خلال رفضه للعقلانية يسعى   لاكتشاف حقيقة العالم وطبيعة الإنسان،

تعوقها التي  القيود  الفردية والتخلص من  الحرية  تعزيز  التحديات   إلى  ورغم 

التي تواجه الإبداع والابتكار، فإن القواعد المنهجية المحددة تمثل عائقًا أمام  

به والدفاع عنه هو  التمسك  العلم والمبدأ المنهجي الوحيد الذي يمكن  تقدم 

المبدأ الذي يقض ي بقبول كل ش يء، لأنه يعكس اللاعقلانية المرتبطة بالتعددية  

ة إجراء المقارنات بين الأفكار وتعرض بدائل ووجهات المنهجية، مما يتيح إمكاني

الاستف يتيح  مما  متعددة،  تم نظر  التي  تلك  ذلك  في  بما  جميعها،  من  ادة 

المنهجية   التعددية  إن  أو بسبب معارضة الآخرين.  لعدم جدواها  استبعادها 

عتبر الطريق الوحيد نحو تقدم العلم. )قطب. خالد، 
ُ
 (  44، ص 2007ت

 الجانب الابستمولوجي:   -2

 وتندرج تحت هذا الجانب العناصر الاتية:  

 النظرية العلمية عند فيرابند: •

يتسم مفهوم النظرية العلمية لدى فيرابند بخصوصية تميزه عن المفاهيم     

والتصورات الابستمولوجية الكلاسيكية والمعاصرة؛ فهو يعتقد أن العديد من 

النظرية  و  هذه الاتجاهات لم تتمكن من تقديم تعريف دقيق للنظرية العلمية؛

العلمية حسب مفهومه هي أداة محددة للنظر إلى العالم وفهمه، واعتماد على 

تجاربنا  بدوره على  ينعكس  في معتقداتنا وتوقعاتنا، مما  النظريات يؤثر  هذه 

ورؤيتنا للواقع وهي بذلك تختلف من ملاحظ إلى آخر بسبب اختلاف معارف 

 ( 120، ص 2018ومعتقدات وفروض الملاحظ. )قطب. خالد، 

بالتجربة      العلمية  النظرية  تربط  التي  الآراء  كل  فيرابند   يخالف  بذلك 

الحسية، والتي تؤكد بأن  التجربة الحسية  هي المصدر الوحيد لفهم النظرية  

 العلمية؛  هذه الرؤية كانت هي السائدة حتى الربع الأخير من القرن العشرين،

إلى  وتنتهي  الحسية  بالتجربة  تبدأ  التي  الاستقرائية  للنزعة  بالنسبة  سواء 

فرضيات  أو  نظرية  من  تنطلق  التي  الاستنباطية  النزعة  أو  النظرية،  صياغة 

فالخبرة الحسية ُتعد   وتختتم بالتجربة الحسية كمعيار لتقييم تلك النظرية؛

المنهج  إطار  في  ذلك  كان  سواء  العلمية،  النظرية  تطوير  في  أساسيًا  عنصرًا 

(،في حين  131،ص    2014الخولي. يمنى طريف،الاستقرائي أو الاستنباطي.)  

أن فيرابند يرى أنه لا توجد علاقة ضرورية بين الخبرة الحسية والنظرية؛ لأنه  

نظره  فيرابند وجهة  إلى خبرة حسية، ويوضح  الحاجة  العلم دون  قيام  يمكن 

الاختبار،  جوانب:  ثلاث  من  العلم  في  دورًا  تلعب  الحسية  الخبرة  بإن  بالقول 

الاختبار هو عملية معقدة تحتاج و  ج الاختبار، واستيعاب النظرية؛وفهم نتائ

فرضيات مساعدة، كما أنها تتطلب استخدام أجهزة يقوم المراقب البشري    إلى  

بتشغيلها وتدوين ملاحظاته عنها ؛ أضف  لذلك أن  تفسير نتائج الاختبار يتم 

بالتجربة أو كانت   فالنظرية لا يمكن فهمها إلا إذا تم ربطها   من خلال الحواس،



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            228  

بالواقع، صلة  معتبرً   لها  ذلك  فيرابند  أمرًا   اويفند  ليس  الاختبار  إجراء  أن 

ضروريًا؛ إذ يمكن تقييم النظرية عن طريق إدخالها في جهاز الكمبيوتر وتزويده 

قيمة   بشأن  لا  أو  بنعم  ببساطة  للكمبيوتر  ويجيب  لذلك،  اللازمة  بالبيانات 

النظرية وما إذا كان الواقع يدعمها، دون الحاجة إلى إجراء الاختبار أو الاعتماد  

   (123، ص 2018)قطب. خالد،  حسية.على خبرة 

أن      يعُتقد  كان  العلمية،  النظرية  فهم  في  الحسية  الخبرة  دور  يخص  وفيما 

النظرية تصبح مفهومة إذا ما تم  ربطها بالخبرة الحسية ،بينما يرفض فيرابند 

ذلك  ويؤكد أن النظرية لا توضع مقابل الخبرة الحسية ؛ لأن الخبرة الحسية  

، ويسوق مثالا يدعم  وجهة  تتكون بالتزامن مع الافتراضات النظرية وليس قبلها

إدراكيً   
ً
عالما يمتلك  لا  ؛فالطفل   عنده  الادراك  ووسائل  بالطفل  ا نظره 

ايمكنه الاعتماد عليه لفهم وتفسير النظريات المعروضة أمامه، إلا أنه يمر ثابتً 

نظرية   معرفة  مرحلة  كل  في  لديه  تتشكل  حيث  متتابعة،  إدراكية  بمراحل 

في تعزيز فهم الطفل وإدراكه من خلال تفاعله  تساهم هذه المعرفة    محددة،

في  حتى  التفسير  على  القدرة  يمنحه  مما  بتفسيرها،  يقوم  التي  العلامات  مع 

يمكن  أنه  وهي  نتيجة  إلى  ليصل  ذلك  فيرابند  ويوظف  الحسية  الخبرة  غياب 

هذا  إن  بل  الحسية،  الخبرة  على  الاعتماد  دون  طبيعي  علم  وجود  تصور  

الطر  يُعتبر  تجريبيةالتصور  فرضية  أي  لاختبار  فعالية  الأكثر  المرجع  .يقة   (

  (124السابق ، ص 

البدائل   وتنوع  النظريات  وفرة  مفهوم  فيرابند   proliferation)  The يتناول 

principl of،)    أن تنوع وتعدد النظريات يعكس نضجًا معرفيًا، وهو فهو يرى

الواقع المبدأ   تعكس  أن  واحدة  لنظرية  يمكن  فلا  العلم.  تاريخ  لفهم  الملائم 

جوانب  يحجب  قد  فقط  واحدة  نظرية  على  الاعتماد  أن  كما  كامل،  بشكل 

فيها، الموجودة  والقصور  عن   الضعف  البحث  إلى ضرورة  فيرابند  يدعو  لذا 

بدائل نظرية ونظريات معارضة للنظريات ووجهات النظر السائدة، دون فرض 

يساهم  أي قيود أو شروط، حتى وإن كانت هذه النظريات تحظى بتأييد كامل،

مبدأ الوفرة والتنوع في تقدم العلم، بينما يعوق مبدأ الاتساق والتنظيم هذا 

والأخطاء، العيوب  واكتشاف  النقد  على  القدرة  يقيّد  لأنه  والمعرفة    التقدم، 

ة مثالية عن الواقع، العلمية من وجهة نظره ليست مجرد محاولة لتقديم صور 

بل هي عملية مستمرة تهدف إلى تقديم بدائل جديدة فحتى النظريات التي قد  

تعزيز  في  تساهم  نظر  وجهات  على  تحتوي  قد  ضعيفة  أو  مقبولة  غير  تبدو 

المعرفة وتقدمها، ويعكس هذا الرأي رؤية جديدة ومتقدمة في فلسفة العلم.   

 (374- 368، ص2012)موس ى. كريم، 

 نسبية المعرفة العلمية:  •

حقائق   Relativity  النسبية      بوجود  القائلة  الفكرة  مع  يتعارض  مفهوم 

 " Relativism  ومذهب النسبية(  466ص  ،  1982،  يل)صليبا. جم،  ةمطلق

مذهب ينكر وجود حقيقة ثابتة، ويعترف بأن كل معرفة هي معرفة نسبية.    هو

يستطيع   البشري لا  العقل  أن  ذلك  الحقائق ويعني  وأن  ش يء،  كل  استيعاب 

المطلقة لا يمكن إدراكها، والنسبية من المفاهيم التي تتناقض مع الأسس التي 

الشاملة.   والمعايير  والمنهج  والصدق  الموضوعية  مثل  العقلانية،  إليها  تستند 

تختلف آراء الأفراد  و  وبالتالي، فإن النسبية تتعارض مع قيم ومعايير العقلانية،

والمجموعات حول صحة أو كذب نظرية معينة وفقًا للمذهب النسبي، وذلك 

لتحقيقها؛ المعرفة  تسعى  التي  الأهداف  على  الغربية،    بناءً  المجتمعات  ففي 

يُنظر إلى المعرفة كوسيلة للسيطرة على الطبيعة، بينما يتباين هذا الهدف في 

أو   مجتمعات إنسانية أخرى، حيث يمكن أن يكون السعي نحو تحقيق السلام

 ( 106، ص 1991)شالمرز. ألان،  السعادة الإنسانية.

هي      النسبية  أن  يعتبر  حيث  متحمس،  نسبي  بأنه  نفسه  فيرابند  يصف 

العلاقات  على  تركز  لأنها  إنسانية،  اعتبارها  يمكن  التي  الوحيدة  الفلسفة 

 من المفاهيم،
ً
يعتقد وهو  (232)فيرابند. بول، دون تاريخ، ص   الإنسانية بدلا

أيضًا أن العلم يتميز بالفوض ى ولا يتبع نظامًا محددًا، وهو لا يقوم على مفهوم  

عد نسبية  
ُ
المطلق أو الموضوعية، حيث تتنوع المعرفة وتختلف من فرد لآخر، ت

ا لمفهوم النسبية، التي تعود أصولها إلى التراث الشكي في 
ً
فيرابند تجسيدًا حديث

در  خلال  من  اليونانية.  بالفكر الفلسفة  تأثره  يتبين  فيرابند،  أفكار  اسة 

السفسطائي الذي ظهر في الفلسفة اليونانية خلال القرنين الرابع والخامس 

بروتاغوراس  بفكر  بإعجابه  ويصرح  ذلك  يخفي  لا  وهو  الميلاد،  قبل 

Protagoras( ،487 -420   بمبدئه الذي ينص على أن "الإنسان 
ً
ق.م( خاصة

بشك  ففلسفته  ش يء".  كل  يُعتبر  مقياس  حيث  المبدأ،  هذا  على  ترتكز  عام  ل 

الإنسان محور كل ش يء ومصدر كل إبداع وأساس كل تطور، واعجابه به يعود  

لأنه يعزز من قيمة الأنسان ويشجع على تنوع القيم والتقاليد دون فرض أي 

منها على الآخرين، يتضح ذلك من خلال النزعة الشكية التي تتجلى بوضوح في 

فته، حيث يرفض كل ما هو مطلق، بما في ذلك القوانين  جميع جوانب فلس

   ( 25)فيرابند. بول، دون تاريخ، ص  العقلانية التي تدعم الحقائق اليقينية.

من      ومؤلفاته،  أبحاثه  في جميع  النسبي  توجهه  بشكل واضح  فيرابند  يؤكد 

خلال تمسكه بفكرة  أن  قاعدة منهجية لها حدودًا معينة، مما ينفي بشكل 

المشكلة   لطبيعة  وفقًا  المنهج  تحديد  يتم  حيث  شاملة؛  عقلانية  وجود  قاطع 

عد بمعزل المطروحة، وهو يؤمن بأن العلم لا مكن أن يُحدد وفق شروط وقوا

يرفض  وهو  الشخصية،  والاحتياجات  والرغبات  الثقافي  السياق  عن 

البحث،  في  الإنسان  تحد من حرية  التي  العقلانية  التي   التصورات  فالمفاهيم 

والعقلانية   الموضوعية  مثل  عنها؛  والدفاع  إثباتها  إلى  العلم  فلسفة  تسعى 

أثيرات إنسانية مثل الميل والمنهج، هي في الحقيقة مفاهيم نسبية؛ لأنها نتاج ت

فيلسوف لآخر نموذج لآخر ومن  تختلف ، ووالخيال والحدس، وتختلف من 

معانيها حسب السياق الذي تظهر فيه. جميع النظريات لها قيمة، ولا توجد 

عتبر متفوقة على الأخرى، فكلها تسهم في دعم العلم.
ُ
 Feyerabend) .نظرية ت

P, 1993, p279,360,361) 
كذلك تظهر توجهات فيرابند النسبية من خلال رفضه لفكرة وجود معايير     

ثابتة تتيح لأصحابها الادعاء بامتلاك الحقيقة، فهو يعتبر أن تقليص العلم إلى 

 
ً
قوالب محددة يعوق التقدم العلمي، لأنه يحصر البحث في قضايا قديمة بدلا

اكت تتيح  جديدة  طرق  استكشاف  نحو  الانطلاق  تشجيع  جوانب من  ساب 

بعبارة أخرى إذا كانت العقلانية تعتقد بوجود نظريات   جديدة من الحقيقة،

مما  المطروحة،  والأسئلة  والمشكلات  الممكنة  الحقائق  نطاق  تحدد  شاملة 

يستدعي من تطور العلم التكيف مع هذه المتطلبات، فإن النزعة النسبية التي  

عتبر    تحقيق تقدم العلم،  تبناها فيرابند تبرز أهمية الجهود الفردية في
ُ
حيث ت

حتى وإن كان ذلك الحرية الفردية الركيزة الأساسية لعمليتي الإبداع والابتكار،  

 للعديد 
ً
 واسعا

ً
يفتقر إلى المنهجية، فإن التنوع والاختلاف في المعايير يتيح مجالا

من الأطروحات، مما يسهم في إثراء البحث وتعزيزه، وبالتالي يدفع بعجلة العلم 

تفرضها   التي  القيود  من  الأفراد  تحرير  خلال  من  ذلك  يتم  ،و  الأمام  إلى 

مية على تفكيرهم، مما يفتح المجال لظهور مجموعة  المؤسسات والمناهج الرس

حصر  يمكن  لا  فأنه  وعليه  الأخرى.  والتقاليد  والمعارف  الأفكار  من  متنوعة 

المطل الحقيقة  يمتلك  أنه  يدعي  صارم  واحد  نموذج  في  واليقينية.  العلم  قة 



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            229  

فالمعرفة تتنوع وتختلف مصادرها ونتائجها، والحقائق التي يتم الوصول إليها 

)فيرابند. بول، دون تاريخ،   ليست ثابتة، بل تخضع للنقد والمراجعة المستمرة.

 (25ص 

العلم    في  والموضوعية  الكلية  المعايير  كل  تنكر  فيرابند  نسبية  فالمعرفة  إن  ؛ 

الكلية ليست ضرورية وليست متاحة، وكل ما يمكن الوصول إليه هو وجهات 

ترتبط   لا  آراء  توجد  ولا  فقط،  نسبي  نحو  على  صادقة  تكون  متنوعة،  نظر 

السابق، ص  بتقليد معين، تكون    (26)المرجع  أن  يمكن  لا  المعرفة  أن  بمعنى 

يقدمه   ما  فليس كل  متاحة،   تكون غير  ما  غالبًا  أو مطلقة، لأنها  موضوعية 

تكون   قد  التي  المتنوعة،  الآراء  من  مجموعة  هو  متوفر  هو  وما  متاح،  العلم 

صحيحة في بعض جوانبها وهذه الآراء لا يمكن فصلها عن المعتقدات والمعارف 

أنها صحيحة أو خاطئة يختلف الإنسانية، وتقييم   نظرية علمية معينة على 

من مجموعة علمية إلى أخرى، من ناحية أخرى يدعو فيرابند إلى تنوع القيم 

وتعدد المعارف، حيث لا يوجد علم يتفوق على آخر، فكل المعارف تحمل قيمتها 

 طالما أنها تسهم في إثراء العلم.  

وفقًا لرؤية فيرابند النسبية، تتميز الحقيقة بالتعدد والتنوع، مما يعني ضرورة   

مع  يتناقض  وهذا  ومناقشتها،  لنقدها  الفرصة  وإتاحة  الآراء  اختلاف  قبول 

العقلانية التي يؤكد مؤيدوها أن قواعدهم المنهجية لا تقبل النقد أو المناقشة، 

م في  الحديث  العلم  إنجازات  في  التأمل  وميكانيكا إن  النسبية  الفيزياء  جالات 

المناهج   تنوع  على  يعتمد  معرفي  نظام  اعتماد  أهمية  يبرز  الأحياء  وعلم  الكم 

والسحر  الأسطورة  مع  جنب  إلى  جنبًا  العلم  يتواجد  حيث  التعليمية، 

والتنجيم، فالمجال المعرفي يتميز بالاتساع والتعقيد، مما يجعل من الصعب 

وثا إطار محدد  في  ش يء تصنيفه  كل  بأن  القائل  المبدأ  مع  يتماش ى  بت، وهذا 

جائز والذي يُعتبر المبدأ الأساس ي الذي يسهم في تحقيق التقدم العلمي ويفتح  

 (113، ص 2000)فيرابند. بول،  الأبواب أمام الإبداع والابتكار.

استند فيرابند في مفهومه للنسبية بشكل أساس ي إلى تاريخ العلم، حيث يشير     

يتغير من مرحلة   تاريخية على مر الزمن، فهو  العلم قد شهد تحولات  إلى أن 

 بناءً على سياقه التاريخي
ً
رفض ؛ وتاريخية إلى أخرى، مما يجعل العلم نسبيا

فيرابند النزعة اللاتاريخية، خاصة عند )الوضعية المنطقية( التي تفصل بين  

العلم وتاريخه. فهو يعتبر أن جميع النظريات والمناهج والحقائق العلمية التي  

فالكثير من   العلمية في لحظة معينة هي نتاج تحولات تاريخية،تشكل المعرفة  

الاكتشافات والحقائق العلمية قد تم التوصل إليها في مرحلة تاريخية سابقة  

لكنها لا تظهر ولا يتم قبولها والاعتراف بها إلا في مراحل تاريخية لاحقة نتيجة 

، على سبيل المثال، لمجموعة من التحولات التاريخية المحيطة بالمعرفة العلمية

كان الإغريق يمتلكون معارف علمية في مجالات الفلك والرياضيات، مما مكنهم 

من وضع نظريات علمية متقدمة، ومع ذلك، تأخر ظهور هذه النظريات حتى 

القرنين السادس عشر والسابع عشر. ويعود ذلك إلى طبيعة الفترة التاريخية، 

ناسبة لإعادة إحياء الأفكار والنظريات حيث أعد العصر الحديث الأرضية الم 

 ,(Feyerabend .P,1993, p254) الإغريقية.

 اللامقايسة:  •

( إلى عدم قابلية النظريات (incommensurabilityيشير مفهوم اللامقايسة     

العلمية للقياس المتكافئ أي أنه لا يمكن الحكم عليها باستخدام نفس المعايير  

الفريد،  وعالمها  ومفاهيمها  الخاص  إطارها  تمتلك  نظرية  فكل  المقاييس.  أو 

لذلك لا يمكن تقييم نظرية أو الحكم عليها بناءً على نظرية سابقة أو لاحقة في 

الع التطور  والتحديات سياق  عصرها  إطار  في  ذلك  يتم  أن  يجب  بل  لمي، 

الخاصة.  معاييرها  نظرية  كل  يمنح  مما  تواجهها،  التي  العلمية  والظروف 

 ( 394، ص 2000، طريف  )الخولي. يمنى 

أن أفكار فيرابند حول مفهوم اللامقايسة بين النظريات العلمية، يُعتبر أحد    

جوانب توجهه اللاعقلاني ، كما  تعتبر أحد العناصر الأساسية في تحليله للعلم 

أنه من غير الممكن مقارنة نظريتين علميتين متنافستين،   إلى  ،ويشير فيرابند 

ية أو تتابعتا عبر التاريخ، لأن كل سواء كانتا متواجدتين في نفس الفترة الزمن

نظرية تتمتع بمعايير صلاحية فريدة خاصة بها؛ فالمعايير التي تؤدي إلى اعتماد  

 من غيرها هي معايير ذاتية، و هي تتقارب في الواقع مع أحكام  
ً
هذه النظرية بدلا

ين  بالإضافة إلى ذلك، التباعد الواضح ب  الذوق والأفكار الميتافيزيقية المسبقة ،

التصورات  المستحيل صياغة  من  يجعل  مما   ، نظرية  لكل  الأساسية  المبادئ 

الجوهرية لإحدى النظريتين باستخدام مصطلحات النظرية الأخرى. كما أنه  

مبادئ  إلى  استنادًا  النظريتين  إحدى  من  النتائج  بعض  استنتاج  يمكن  لا 

          ) ,Pp1962Feyerabend. P ,30- 31 (النظرية المنافسة.

اعتماد فيرابند على مفهوم اللامقايسة ينطلق من فلسفته اللاعقلانية،    إن   

نظريات  بين  بالمقارنة  تسمح  معايير موضوعية  وجود  على عدم  يشدد  حيث 

هذه  تميز  التي  التجريبية  الخصوصية  إلى  ذلك  ويعود  مختلفة.  علمية 

صياغة   في  تستخدمها  التي  الأساسية  العبارات  إلى  بالإضافة  النظريات، 

الجزيئات مش صياغة  المستحيل  من  إنه  حيث  التجريبية؛  وبياناتها  اهداتها 

التي  الأسس  لأن  أخرى،  نظرية  باستخدام مصطلحات  نظرية  لأي  الأساسية 

المرتبطة   العبارات  معاني  في  تتجلى  والتي  المختلفة،  النظريات  عليها  تعتمد 

ا لاختلاف النظريات بالملاحظات الأساسية ليست ثابتة. فهذه المعاني تتغير وفقً 

 التي تفسر موضوعًا معينًا، على الرغم من أن موضوع الدراسة يبقى كما هو.

 ( 86 ، ص2000)فيرابند. بول، 

التي لا يمكن مقارنتها،     النظريات  يستعرض فيرابند العديد من الأمثلة على 

مثل المقارنة بين الميكانيكا الكلاسيكية وميكانيكا الكم، وكذلك بين نظرية قوة 

صفة  إن  والروح،  المادة  ثنائية  إلى  بالإضافة  نيوتن،  وميكانيكا  الاندفاع 

ه لا يمكن مقارنتهما بأي شكل اللامقايسة بين نظريتين متنافستين لا تعني أن

هذه  إجراء  خلالها  من  يمكن  التي  الطرق  من  العديد  فهناك  الأشكال،  من 

المقارنة ،حيث يمكن إجراء مقارنة بين النظريتين من خلال تحليل مجموعة 

من الحالات القابلة للملاحظة، وتقييم مدى توافق كل نظرية مع هذه الحالات، 

طلحات كل نظرية بشكل منفصل. بالإضافة  مع توضيح ذلك باستخدام مص

 لرؤية فيرابند، من خلال فحص ما إذا كانت 
ً
إلى ذلك، يمكن إجراء مقارنة وفقا

. شالمرز النظريتان متشابهتين ومتسقتين وقريبتين من بعضهما البعض أم لا. ) 

 ( 188، ص 1997، ألان 

 أنسنة العلم:  •

تصل النزعة اللاعقلانية  لدى فيرابند إلى ذروتها عندما يقرر أن العلم، شأنه       

شأن أنواع المعرفة الإنسانية الأخرى، فهولا يتمتع بتفوق خاص؛ بل هو مجرد  

ممارسة إنسانية، تمامًا كما هو الحال مع ضروب المعرفة الأخرى كالأسطورة و 

المش مع  ينسجم  وهذا   ، ...الخ  والرواية  تصوره الشعر  الذي  اللاعقلاني  روع 

بذلك    مخالفا  العلمية  المعرفة  لفهم  أساس  جعله  والذي  التصور فيرابند 

العشرين   القرن  منتصف  حتى  للعلم  بحث الذي  السائد  عملية  العلم  يعتبر 

أنواع  سائر  عن  بمنهجيته  ويتميز  المعرفة،  عن  البحث  إلى  تهدف  منهجية 

الأخرى، ه  المعرفة  أن  العلم  فلاسفة  وعدم  رأى  بالفوض ى  تتسم  المعارف  ذه 

الاستقرار وذلك بسبب عدم وجود قواعد منهجية علمية ثابتة ، حيث يُعتبر  



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            230  

هذا   المنهج العنصر الأساس ي والثابت في أي معرفة تهدف إلى أن تكون علمية،

العلم،  التقليد الذي وضعه الفلاسفة والعلماء قد عزز هيمنته على فلسفة 

)قطب.   حتى أصبح يُنظر إلى العلم كأنه مستقل عن سائر المعارف الإنسانية.

في جوهره مشروع     ،(31، ص2007خالد، العلم  أن  فيرابند.  يؤكد  في حين  

الأطر المنهجية  تحرري، ولا يمكن تحقيق طبيعته التحررية إلا من خلال تجاوز  

 .لعلم هو نتاج عملية البحث وليس نتيجة لاتباع قواعد محددةالأحادية، فا

لم تكن  ما  ابستمولوجية مجردة  العلم عبر قواعد  تقييم  يمكننا  وبالتالي، لا 

هذه القواعد ناتجة عن ممارسات إبستمولوجية تتغير باستمرار، إذ تفرض 

الممارسة العلمية التعدد المنهجي، لأن الواقع يثبت عدم وجود منهج واحد قادر 

                                                                                                              (                                88. )فيرابند. بول، دون تاريخ، صعلى حل جميع المشكلات العلمية

يعود      بل  نفسها،  العلم  طبيعة  من  ينشأ  لا  العلم  تفوق  أن  فيرابند  يوضح 

على  معتمدين  مؤيدوه،  يحملها  التي  التقديسية  النظرة  إلى  أساس ي  بشكل 

الذي ساهم في تحقيق نتائج ، هذا المنهج  إنجازاته وموضوعيته وصرامة منهجه 

متنوعة جعلته معيارًا للإقصاء المعرفي والحضاري، ونتيجة لذلك أصبح العلم 

ما  الرؤية  هذه  وقد عززت  المجالات،  مختلف  في  العقول  على  تسيطر  سلطة 

التي  العملية  الإنجازات  إلى  بالإضافة  للطبيعة،  وإدراك  فهم  من  العلم  قدمه 

ك إلى تهميش جميع الأنشطة المعرفية، حيث تم حققها في الحياة. وقد أدى ذل

ري لتتوافق مع العلم ومنهجه، وهذا تقييمها إما بالانكماش أو بالتغيير الجذ

جميع  استبعاد  إلى  أدى  مما  به،  يُحتذى  كنموذج  العلم  هيمنة  في  ساهم  ما 

 (  115، ص 87ص  2000. )فيرابند. بول، المعارف الإنسانية الأخرى 

 إ    
ً
المعارف ا  نطلاق ضروب  بين  والتمييز  الفصل  فيرابند  يرفض  ذلك  من 

ا أن ذلك يعود إلى سوغ  معتبرً الما ذلك الفصل بالاستبداد غير  الإنسانية واصمً 

 إ
ً

 يمان العلماء بأن العلم الطبيعي وخاصة الفيزياء يعتبر مثالا
ً
ا  للعقلانية متفوق

ن يقدموا أي دليل يؤكد صحة  أبذلك على كل أنواع المعارف الإنسانية دون  

عتقاد، فدراستهم وفهمهم مقتصر على العلم فقط بينما تكون معرفتهم هذا الإ 

الا  انتهى  بالمعارف  ما  مع  وتماهيا  ؛  ومبسطة  مفهوم  إخرى سطحية  ليه حول 

اللامقايسة في العلم واستحالة المقارنة بين النظريات العلمية نجد أن فيرابند 

شكال المعارف أم يثبت تفوق العلم على  يؤكد استحالة وجود دليل قاطع وحاس

لطبيعة   العميق  الفهم  تستلزم  لأنها  تعتبر مستحيلة  بينهم  فالمقارنة  الأخرى، 

 
ً

فضلا وأهدافه  ومناهجه  و العلم  ومناهج  لطبيعة  المماثل  الفهم  عن  هداف أ 

تحديً  يعتبر  ما  وهو  الأخرى  يرقى  المعارف  يقتض ي  إلا  لأنه  المستحيل  درجة  ى 

المعارف من حيث الآضرورة   بهذه  يتعلق  ما  التاريخية والكتب دراسة كل  ثار 

صلية وتقارير الاجتماعات  بل وحتى الاحاديث الخاصة وغير ذلك والوثائق الأ 

 (  192، 191، ص 1997شالمرز . ألان،  )   من المراجع والمصادر 

ومادامت المفاضلة بين العلم والأنشطة المعرفية الأخرى قائمة على مقاييس   

علمية. فمن الطبيعي أن يكون الحكم المستند إلى هذه المقاييس يميل لصالح 

بفضل  حدث  قد  العلم  تطور  أن  ثم   ، الأخرى  المعارف  حساب  على  العلم 

الطرق    من  للعديد  من  ال  غير استخدامه  أكثر  للطرق علمية  استخدامه 

فا ذلك   على  شاهد  العلم  تاريخ  ويقف  العلمية  يكتسب والأساليب  لم  لعلم 

بل  فحسب،  المنهجية  بقواعده  التزامه  أو  نتائجه  موضوعية  بسبب  مكانته 

تحقق ذلك عندما قام بخرق وتجاوز هذه المعايير والمبادئ العامة، وجعل من 

الممارسة العلمية مساحة أكثر تحررًا من القيود المنهجية، حيث تتفاعل فيها 

لا يمكن اعتبار العلم مجرد بُعد واحد   عناصر غير عقلانية مع أفكار إنسانية ،

الأبعاد   فيه جميع  تتداخل  مجال  هو  بل  منهجية صارمة،  على  قائم  عقلاني 

إنه نشاط إنساني يشارك في تشكيل معارفنا   .الإنسانية التاريخية والحضارية

الأه من  المستوى  الأخرى بنفس  المعرفية  الأنظمة  من  كغيره  لا  .مية  لذلك، 

يمكن التفريق أو التمييز بين علم وآخر، وبناء على ذلك يعارض فيرابند التمييز  

بين العلوم الطبيعية والعلوم الإنسانية، حيث يعتبر أن جميع العلوم تحتوي 

وعلى الرغم  .على جانب إنساني، وأن العلوم الإنسانية بدورها تحمل معرفة

من وجود اختلاف كبير بين طبيعة أي نظرية فيزيائية وطبيعة رواية أو قصة، 

المجالين،   كلا  في  متساوٍ  بشكل  يتداخلان  والموضوعية  الذاتية  مفهومي  فإن 

والعديد من النظريات العلمية انطلقت في بداياتها من تصورات ذاتية تأثرت 

غير    االمطلقة في العلم أمرً   لموضوعيةبميول وأهواء العلماء، مما يجعل القول با

 
ً

معزولا  
ً
نظاما ليس  فالعلم  الإ   ممكن.  التأثيرات  النفسية،  و   جتماعية،عن 

   (217 والثقافية المختلفة. )فيرابند. بول، دون تاريخ، ص

أن تصوير فيرابند للعلم بأنه تقليد يحمل طابعًا إنسانيًا، كان بمثابة تمهيد     

مما لدمج جميع العلوم والمعارف الإنسانية في نشاط واحد حر، بعيدًا عن أي 

فيه التمييز    يختفي  (Feyerabend. P, 1981, p17)شكل من أشكال السلطة  

عتبر  
ُ
ت حيث  الاجتماعية،  والعلوم  الطبيعية  العلوم  بين  القديم  التقليدي 

جميعها جزءًا من المعارف الإنسانية، ومع ذلك يحتفظ فيرابند بالفصل بين  

أنواع العلوم من جهة، والآداب والفنون من جهة أخرى؛ ورغم ذلك تتداخل 

ا مجالات  في  متساوٍ  بشكل  والموضوعية  والفنون.الذاتية  والآداب    لعلوم 

  (218، 217، ص 1981)فيرابند. بول، 

المعرفة      أنواع  يتفوق على  العلم  أن  فيرابند فكرة  يرفض  ما سبق  بناء على 

هو  المختلفة  المعرفة  وأشكال  العلم  بين  والتمييز  الفصل  أن  ويعتبر  الأخرى، 

أساسية   نقطة  من  ينطلق  التمييز  هذا  أن  ويعتقد  مبرر  وغير  تعسفي  فصل 

يثبت صح دليل  أي  يقدموا  أن  ثابتة دون  أنها  العلماء  أن    تهايعتقد  يعتبرون 

العلم، وخاصة الفيزياء، يمثل نموذجًا للعقلانية، ويؤمنون بتفوقه على جميع 

حيث  المعارف  لتلك  عميق  فهم  لديهم  يكون  أن  دون  الأخرى  المعرفة  أشكال 

المعارف  بدراسة  يكتفون  بينما  فقط،  العلم  على  الدقيقة  دراستهم  تقتصر 

إمكانية وجود دليل قاطع   الأخرى بشكل سطحي يعارض فيرابند بشدة فكرة

يثبت تفوق العلم على أنواع المعارف الأخرى، ويعتبر أن المقارنة بين العلم وهذه 

المعارف غير ممكنة، إذ يتطلب إجراء هذه المقارنة فهم طبيعة وأهداف ومناهج 

العلم، بالإضافة إلى معرفة طبيعة وأهداف ومناهج أشكال المعارف الأخرى، 

ت الأمر  هذا  الآثار يعتبر  تحليل  يتطلب  إذ   ،
ً
يكن مستحيلا لم  إن  كبيرًا،  حديًا 

الاجتماعات،  وتقارير  والرسائل،  الأصلية،  والوثائق  والكتب،  التاريخية، 

، 1997)شالمرز. ألان،   والأحاديث الخاصة، بالإضافة إلى مصادر كثيرة أخرى.

   (192، 191ص 

يمكن فصل العلم عن الميتافيزيقا، في السياق ذاته يشدد فيرابند على أنه لا     

حيث إن العلم استمد العديد من أفكاره من الميتافيزيقا في مجالات مثل الفلك 

والطب والديناميكا، فقد كانت هذه المجالات ستعاني من الركود والتخلف لولا 

الاستفادة من أفكار غير علمية مستمدة من معارف إنسانية قديمة ومذاهب 

لذلك يعتقد فيرابند أن الدعوات    )P3 .Feyerabend ..P ,1981(ميتافيزيقية.

لتحرير العلم من الميتافيزيقا تعكس في جوهرها مواقف ميتافيزيقية. فهو يؤكد 

وليس  الإنسان،  ابتكرها  التي  المتعددة  التفكير  أنواع  أحد  هو  العلم  أن  على 

ة إلا في نظر أولئك بالضرورة أن يكون أفضلها، ولا يُعتبر العلم أرقى أنواع المعرف

   ( 31، 30فيرابند. بول، دون تاريخ، ص الذين لم يدركوا مزاياه وعيوبه. )



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            231  

معتقدات     يعكس  العلم  أن  فيرابند  يرى  للعلم،  الإنساني  الطابع  لتأكيد 

تتأثر  وهي  العالم،  لفهم  محددة  ا 
ً
طرق تمثل  العلمية  فالنظريات  معينة. 

بمعتقداتنا وتؤثر فيها في الوقت ذاته؛ إذ إن ما ندركه يعتمد على ما نؤمن به، 

يوسع فيرابند من رؤيته السابقة،  و وكل نظرية علمية تفرض تجربتها الخاصة،

إلى  تهدف  التي  المتنافسة  الأيديولوجيات  إحدى  يُعتبر  العلم  أن  يرى  حيث 

بداية   منذ  أنه  يعتقد  فهو  والدولة،  المجتمع  على  والسيطرة  الهيمنة  تحقيق 

النهضة الأوروبية، بدأ العلم في خوض صراع أيديولوجي خاص مع الدين بشكل 

ك  المرحلة،  تلك  في  اخاص،  النظرة  في انت  تحررية  قوة  عتبره 
ُ
ت للعلم  لسائدة 

نتيجة   المكانة  هذه  يحقق  لم  العلم  أن  يرى  وهو  الكنيسة.  هيمنة  مواجهة 

في  ساهم  لأنه  بل  الصحيح،  المطلق  منهجه  بفضل  أو  للحقيقة  لاكتشافه 

المجال  أفسح  مما  الدين،  رأسها  وعلى  الأخرى،  الأيديولوجيات  تأثير  تقليص 

  (28)المرجع السابق، ص  كير الإنساني.لظهور أساليب جديدة في التف

لكن بعد أن انتصر العلم في الصراع الأيديولوجي، بدأ يتجلى كأيديولوجيا     

دوره   عن  العلم  ى 
ّ
تخل لذلك،  ونتيجة  ومتفردة.  إلى مهيمنة  وتحول  التحرري 

وأصبح دوره مشابهًا لدور الدين في   ،عقيدة صارمة لا يجرؤ أحد على مخالفتها

ويشير فيرابند إلى أنه إذا كان من حق أي شخص اختيار الأيديولوجيا    المجتمع،

التي تناسبه بناءً على مبدأ فصل الدين عن الدولة، فإنه ينبغي أيضًا إضافة  

مبدأ آخر، وهو فصل الدولة عن العلم، ففي الحضارة الغربية، تطور العلم 

أيدي أي  من   
ً
وتطرفا  

ً
وعنفا  

ً
تنظيما أكثر  أيديولوجيا  أو ليصبح  دينية  ولوجيا 

سياسية. ويعتبر فيرابند مبدأ فصل العلم عن الدولة فرصة لتحقيق مرحلة  

ذلك  في  بما  الأيديولوجيات،  المجتمع ضد  عن   
ً
دفاعا يعد  أنه  كما  إنسانية، 

ي  سه،العلم نف باعتبارها لذلك فهو  العلمية  إلى الأيديولوجيا  النظر  الى  دعوا 

الالتزام   على  تحث  أخلاقية  ونصائح  أكاذيب  على  تحتوي  مثيرة  حكايات 

 ( 29، ص 28)المرجع السابق، ص  .بالقواعد المنهجية الدقيقة
أن وصف فيرابند للعلم بأنه تقليد ذو طابع إنساني يعتبر خطوة نحو دمج       

جميع العلوم والمعارف الإنسانية في إطار نشاط واحد حر، لا يهيمن عليه أي 

، إذ عمل فيرابند على صياغة فهم جديد للمعرفة بالكامل، محددًا إياها سلطة

اسم   عليه  أطلق  شامل  إنساني  إطار  سيطرة  "التقاليد"ضمن  فيه  تتلاش ى 

العوامل  بتأثير  وتعددها  لتنوعها  المجال   
ً
مفسحا معًا،  والتجربة  العقل 

التاريخية والثقافية واختلاف الأنشطة البشرية وهذه التقاليد المعرفية لدى 

الإنسانية   الجوانب  مختلف  فيها  تتداخل  حرة  ممارسة  عتبر 
ُ
ت فيرابند 

القادرة على  .والعاطفية للعلم هي الوحيدة  لذلك كانت الطبيعة اللاعقلانية 

خلالها، تكتسب نظرية المعرفة  ومن   .استيعاب جوهر العلم وفهم مسار تطوره

 .القدرة على التحرر من هيمنة العقل والتجربة في آنٍ واحد

.Feyerabend. P ,1981, P17)  (   

   
ً

جدلا فيرابند  أطروحات  أثارت  متباينة  حادً   ولقد  فعل  ردود  ولاقت  ا، 

إذ   العلم، فقد انقسمت الآراء حولها،  في أوساط فلاسفة  وانتقادات شديدة 

بعضهم بشدة، معتبرين أنها تقوض قيمة العلم والمنهجية العقلانية،  رفضها  

تعارضً  تتضمن  أنها   كما  المطروحة،  العلمية  للمشاكل  حلول  تقديم    ادون 

ضخمً منطقيً  لا ا  بأسلوب  يعمل  العلم  يكون  أن  العجب  باب  ومن  ؛لأنه  ا 

مع   المنسجمة  الوحيدة  المنهجية  هي  الـلاعقلانية  تكون  وأن  أفكار عقلاني، 

التطور  وأن    ، المجتمع  على  مؤذٍ  تأثير  لديها  الغربية  العلوم  وإن  الإنسانية، 

   .العلمي يسبب  أضرار جسيمة تتلاش ى أمام ما حققه هذا التقدم من فوائد

فإن أفكار فيرابند قد ساهمت في تطور   السابقة،لكن بالرغم من الانتقادات  

الدراسات حول سوسيولوجيا المعرفة، التي ركزت على الأساليب غير المنطقية  

إنكار سعيه   العلمية ،كما لا يمكن  النظريات  بناء  في  العلماء  التي يستخدمها 

المجال  وأفسحت  الإنساني  البعد  مع  تتماش ى  للعلم  جديدة  قيمة  لإضافة 

 للتعدد المنهجي. 

 الخاتمة 

الإنتاج  الصعب تلخيص أفكار فيرابند في دراسة واحدة بسبب وفرة    من     

اللاعقلانية  مفهوم  ويظل  قدمه؛  الذي  والفلسفي  ما    الفكري  برز  أ  من 

  طرحه في فلسفته والذي رفض فيه وضع ضوابط منهجية محددة للعلم 

أهم   بين النظريات العلمية، مقوضا بذلك  وألغى إمكانية إجراء مقايسة 

التي   العلمية  العقلانية  توجهاتها  أ أسس  بمختلف  العلم  فلسفة  تفقت 

تثبيتها  على  مشروع    .ومدارسها  هو  جوهره  في  العلم  أن  يعتقد  لأنه 

لاعقلاني، ومن خصائص اللاعقلانية عنده أنها تساعد على التقدّم أكثر  

   .من العقلانية 

الفكر   طموحات  مع  وتناغمت  الفلسفية  فيرابند  رؤية  انسجمت  لقد 

نقده   يخص  فيما  وبالأخص  الحداثة،  بعد  ما  حقبة  في  والفلسفة 

والتوق إلى تحرير العقل والمجتمع من كل أشكال الهيمنة، تلك   ، للعقلانية 

سواء تجسدت هذه السيطرة في    ، القيود التي تعيق الانطلاق الحر للفكر 

 مؤسسات الدين أو في أطر العلم. 

ا    وبهذا   
ً
نستطيع أن نقول بأن أفكار فيرابند لفلسفة علم، تختلف اختلاف

إنها فلسفة قدمت    .جوهريًا عن كل فلسفات العلم السابقة والمعاصرة لها 

به   الإحاطة  اليسير  من  ليس   ،
ً
شاملا عالميًا  فلسفة منظورًا  لا    بكلمات، 

لا عندما تتصادم مع ما يناقضها وهي لا تحتوي على أي مبادئ أو  إ تظهر  

لذلك فهي تعاليم وارشادات    والفوضوية، أسس ثابتة ماعدا اللاعقلانية  

 مما هي نظرية.    أكثر 

 قائمة المراجع:   

   المراجع العربية: 
ً

 أولا

، بيروت، مركز 10ط  تكوين العقل العربي،  م،  2009الجابري. محمد عابد،

 دراسات الوحدة العربية. 

طريف،  يمنى  في  ،  2014الخولي.  العلم  العشرينفلسفة  )الأصول،   القرن 

 مؤسسة هنداوي.   ،2ط.الحصاد الآفاق، المستقبلية(، 

، خالد  العلمية  ،2005قطب.  علمية، العقلانية  كراسات  نقدية،  دراسة   ،

 كاديمية، القاهرة. المكتبة الأ 

، القاهرة، 1، ط.التعددية المنهجية في فلسفة العلمم،    2007قطب. خالد ،

 كاديمية. المكتبة الأ 

، 1، مقال جديد في العقلانية العلمية، ط.العلم  ، أنسنة2018قطب. خالد ،

 القاهرة، نيوبوك للنشر والتوزيع. 

 ، اللاعقلانية،  2012موس ى. كريم  إلى  العقلانية  العلم من  ، 1، طفلسفة 

  بيروت، دار الفارابي.

 المراجع المترجمة:  نيًا ثا

رولان،   الكوانتم،  2008أومنيس.  وتأويله،  فلسفة  المعاصر  العلم  فهم   ،

   .الكويت، سلسلة عالم المعرفة ،.350العدد  ترجمة أحمد، د.ط،

،جينز جيمس  د.ط،    ،رجب  جعفر  ترجمة،  والفلسفة  الفيزياء  ،1981. 

 . المعارف دار القاهرة،



 . عبد الله                                                                     .                                                                                                                            الإبستمولوجيا اللاعقلانية عند بول فيرابند

JOHS Vol.24 No.  2 2025                                                                                                                                                            232  

سحبان وفؤاد الصفا، ، ترجمة الحسين نظريات العلم، 1991شالمرز. ألان، 

 ، المغرب، دار توبقال. 1ط.

ألان،   ؟،1997شالمرز.  العلم  هو  ما  د.ط،   ،  عرنوق،  ديب  لطيفة  ترجمة 

                                                                          دمشق، منشورات وزارة الثقافة.    

تاريخ،   دون  بول،  المعرفةفيرابند.  في  محاورات  أحمد ثلاث  محمد  ترجمة   ،

 السيد، د.ط، الإسكندرية منشأة المعارف.

، بول  حر،  2000فيرابند.  مجتمع  في  د.ط،  العلم  نفادي،  السيد  ترجمة   ،

 الأعلى للثقافة.  القاهرة، المجلس

ا  
ً
 القواميس والمعاجم والموسوعات:  ثالث

الفلسفيم    1982،  يلصليبا. جم ج  المعجم  دار  2،  بيروت،  د. ط،   ،

     الكتاب اللبناني.

الفلسفيةم،  2001أندريه،    .لالاند لالاند  أحمد موسوعة  خليل  ترجمة   ،

 ، بيروت، منشورات عويدات. 2، ط3خليل، ج 

 ، مراد  الفلسفيم،  2007وهبة.  قباء  المعجم  دار  القاهرة،  ط،  د.   ،

  الحديثة للطباعة والنشر.

 المراجع الأجنبية: رابعًا 
Feyerabend. P. 1981, Philosophical Papers, Vol: Realism, 

Rationalism And Scientific Method, Cambridge University Press.  

Feyerabend. P. 1993, Against Method, Revised Edition, Verso, 

London. 

Feyerabend. P.1962, , Explanation, Reduction, and    Empiricism, 

Contemporary Readings.  https://conservancy.umn.edu  

Popper. K, 1962, Conjectures and Refutations, The Growth of 

Scientific Knowledge, Basic Books, Publishers New York London, 

Manufactured. 

Russell. B, 2009, Human Knowledge, Routledge Classics, London 
and New York.    
  

 

 
 

https://l.meta.ai/?u=https%3A%2F%2Fconservancy.umn.edu%2F&h=AT0EFGsKHRmsjS4_pUDR0mhmmxVfmw3h5_t0rJY8FBjRYdB_5IJW7Ma6ISL3t24H282RlkwSAUtaMm6q7ni1ZL0s_0Vd-PJRVv3k_XBF5dBKC7JdGANCKPmtiermA26jDbJkufv3IDakdQOLWMUcXg

