
 
SEBHA UNIVERSITY JOURNAL OF HUMAN SCIENCES VOL.25 NO. 1  2026 

DOI: 10.51984/G6R95Q54 
 

 

 

 

  جامعة سبها للعلوم الإنسانية مجلة 
Sebha University Journal of Human Sciences 

Journal homepage: http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs 

  

 

*Corresponding author: 

E-mail addresses: aliakila@yahoo.fr  

Article History : Received 12 October 2025 - Received in revised form 08 January 2026 - Accepted 10 January 2026 

De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE. 

Ateib Mohamed Ali Akilha 

Déprtement du français, Université de Sebha, Libye. 
 

Mots clés: 

Culture 

Civilisation 

Interculturel 

Méthodes 

enseignement du FLE 

 

 RÉSUMÉ 

Apprendre une langue étrangère nous permet de découvrir d'autres modes de pensée et de remettre 

en question nos propres interprétations du monde. Cet article étudie l'évolution des méthodes et des 

manuels de FLE, en mettant en évidence la relation entre civilisation et culture, et leur transition vers 

une approche interculturelle. L'article aborde également la définition de « civilisation », son 

évolution en France, ensuite nous décrirons le parcours suivi par les manuels de FLE (Mauger bleu, 

Voix et images de la France, De vive voix), dans leur approche des aspects culturels présents dans la 

langue en passant de l'enseignement de la civilisation par les monuments littéraires de la langue aux 

approches communicatives. Enfin, nous consacrons aussi une place à la définition du concept 

«interculturel», son milieu d'origine et à leur opérationnalité en contexte éducatif.  

 من مفهوم الحضارة والثقافة الى مفهوم التواصل الثقافي في تدريس اللغة الفرنسية كلغة اجنبية. 

  لهالطيب محمد على عقي

 ، ليبياجامعة سبها، قسم اللغة الفرنسية

  

 الكلمات المفتاحية:

 ثقافة 

 حضارة

 تواصل ثقافي 

 مناهج تدريس اللغة الفرنسية

 

 الملخص 

عبر الزمن،    ة الفرنسيةتدريس اللغ  المستخدمة في  كتبالو   المنهجية طرق  التاريخي للعلى تطور    ةالمقال  ههذ  تركز

بين الحضارة والثقاف  وتسلط اللغة   التواصل  ة، وتحولها نحو نهجالضوء على العلاقة  في تدريس  الثقافات  بين 

( أجنبية  كلغة  ايضا    (.FLEالفرنسية  المقالة  هذه  تتناول  في  الب  حيث  تطوره  وتتبع  "الحضارة"  تعريف مصطلح 

السياق الفرنس ي، لإظهار كيف تم بناء هوية مزدوجة بين الحضارة الفرنسية والحضارة العالمية من جهة، وبين  

الفرنسية من جهة أخرى. واللغة  ايضا  تعرض  وتست  الحضارة  بالتحليل  المقالة  تدريس    بعض مناهجتطور  هذه 

 مثل :  اللغة الفرنسية كلغة أجنبية

(Mauger bleu, Voix et images de la France, De vive voix)   المرتبطة باللغة، من    لجوانب الثقافية  ا  وتتناول

،  تدريس الحضارة عبر المعالم الأدبية للغة إلى الأ 
ً
ستتناول هذه المقالة بالدراسة ايضا  ساليب التواصلية. وأخيرا

"نشاءت   الثقافاتالتواصل  مصطلح  الفرنسية  بين  اللغة  تدريس  خلال  في  من  نشأته  "،  و  في تعريفه  وتطبيقه 

 السياق التعليمي.

 
Introduction 

Les langues étrangères sont devenues aujourd'hui des 

espaces de réflexion essentiels sur les relations humaines. En effet, 

l'apprentissage d'une langue étrangère, c'est s'ouvrir à d'autres modes 

de pensée et remettre en question la «naturalité» et l'universalité de 

nos propres façons d'interpréter le monde. 

Cet article met l'accent sur l'évolution des méthodes et des 

manuels d'enseignement des langues au fil du temps, en mettant en 

lumière la relation entre civilisation et culture, ainsi que leur 

évolution vers une approche interculturelle dans l'enseignement du 

français langue étrangère. 

 D'abord nous commençons par la définitions de terme 

«civilisation» en suivant son évolution dans le contexte français, afin 

de découvrir comment s'est faite une double identité entre civilisation 

et langue française d'une part, et entre civilisation française et 

civilisation universelle, de l'autre. 

 Nous expliquerons aussi le parcours suivi par les manuels 

de FLE dans leur approche des aspects culturels présents dans la 

langue, parallèlement aux transformations qu'a connues la discipline 

(passant de la linguistique appliquée à la didactique des langues et 

des cultures) : de l'enseignement de la civilisation à travers les 

monuments littéraires de la langue aux approches plus 

communicatives. Enfin, nous consacrerons une place à la définition 

du terme «interculturel», en explorant son origine et son application 

dans le contexte éducatif. 

Civilisation genèse de concept 

Comme les mots culture, religion et société, le mot 

http://www.sebhau.edu.ly/journal/johs
mailto:aliakila@yahoo.fr
https://fr.wikipedia.org/wiki/Culture
https://fr.wikipedia.org/wiki/Religion
https://fr.wikipedia.org/wiki/Soci%C3%A9t%C3%A9_(sciences_sociales)


De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            29  

civilisation a pris une dimension politique et idéologique 

déterminant, au point de devenir un concept clé ou un «maître-mot» 

pour penser le monde et l'histoire à l'époque des Lumières1 

L'histoire de ce mot indique au début la différence entre les 

peuples les plus «évolués» et les autres. Elle représente donc les 

caractéristiques des peuples qui utilisent ce terme et en font une 

théorie comme par exemple les pays colonialistes européens qui, ont 

désigné ainsi leur culture comme supérieur aux autres. 

Malgré cette attitude commune des pays européens, ce 

concept reste étroitement lié à la langue et des idées de chaque pays. 

Norbert Elias décrit l'évolution qui a modifié le sens des 

termes Kultur et Zivilisation dans la société allemande à partir du 

XVIIIe, au fur et à mesure que la bourgeoisie assumait le destin de la 

nation. À l'époque de Frédéric II, la séparation sociale qui opposait 

l'aristocratie prussienne à la bourgeoisie ne permettait pas à celle-ci 

de s'identifier aux valeurs contenues dans le mot Zivilisation et 

exprimées par la classe au pouvoir2. 

Le terme "Kultur", développé par la classe moyenne, 

représente une vision du monde en opposition à l'idéal courtois (de la 

Cour) : cet idéal d'un homme raffiné et cultivé, inspiré d'un roi galant 

et d'une cour somptueuse, est rejeté par les intellectuels bourgeois 

comme étant artificiel et hypocrite. Ceux-ci, à l'inverse, exaltent les 

vertus du cœur et rejettent l'idée que la distinction entre les hommes 

soit naturelle. Le concept de "Kultur" évoluera par la suite, lorsqu'une 

bourgeoisie allemande aspirant au pouvoir politique l'adoptera. Ce 

qui était d'abord spécifique à une classe sociale deviendra une 

caractéristique perçue comme nationale. En Angleterre, le terme 

apparaît dès 1722 et supplante le mot "civility", mais au XIXe siècle, 

un autre terme fait son apparition pour distinguer les sociétés 

modernes des sociétés primaires : celui de "culture"3. 

En Italie, le vieux mot de civiltὰ déjà utilisé par Dante, 

empêchera l'intrusion de nouvelles acquisitions.  

En France, les études menées sur la naissance et l'histoire 

du mot «civilisation» démontrent comment s'est opérée une double 

identité entre le discours sur la langue et le discours sur la civilisation, 

d'un côté et entre civilisation française et civilisation universelle, 

d'autre côté. 

 Le mot «civilisation» apparait en France au XVIIIe siècle et selon le 

dictionnaire universel4, ce terme pris plusieurs définitions : 

1- Terme de jurisprudence. 

2- Le premier qui a employé le mot «civilisation» dans 

l'acception actuelle est Victor Riqueti de Mirabeau, le père 

de Mirabeau le révolutionnaire5. En 1756, dans L'Ami des 

Hommes ou Traité de la population, il écrit : « La religion 

est sans contredit le premier et le plus utile frein de 

l'humanité ; c'est le premier ressort de la civilisation» 6. 

Elle nous prêche et nous rappelle sans cesse la 

confraternité, adoucit notre cœur.  

 

En 1795, dans un cas semblable, le terme civilisation prend 

une autre signification, il désigne les progrès accomplis par 

l'humanité dans une société donnée lorsqu'il fut possible de passer de 

l'état de barbarie à celui de civilisé7.  

Au XIXe siècle le terme de la civilisation, devenue comme 

un objectif noble à atteindre et comme une évolution de la société 

vers la modernité, ce qui a conduit à la légitimité de la colonisation 

impérialiste de certains pays sous prétexte de « civiliser » les peuples 

du monde dans une vision évolutionniste de la civilisation. Ainsi, la 

supériorité technique et militaire des pays colonisateurs servit de 

preuve de la supériorité d'une civilisation dite «occidentale», sur les 

autres civilisations considérées comme primitives ou barbares8. 

En effet, le terme civilisation a un sens polysémique, il 

indique à la fois «un processus de perfectionnement des rapports 

sociaux et des ressources matérielles; […] l'ensemble des institutions 

et des techniques» atteint par les grands empires avant de leur 

décadence; «[…] la réalité contemporaine avec tout ce qu'elle 

comporte d'irrégularités et d'injustices9». 

Il faut signaler que historiquement le mot de «civilisation» 

a d'abord désigné ce qui pouvait séparer les plus évolués des autres, 

c'est-à-dire pour qu'existe la «civilisation», doivent exister également 

la «barbarie», «sauvagerie». 

En XXe siècle, le concept de civilisation fait l'objet de 

critiques de la part de certains penseurs et elle devient plus 

problématique voire discutable. 

En effet, le concept de civilisation peut ainsi être vu comme 

ethnocentrique, en particulier dans le contexte de la colonisation, où 

les sociétés coloniales se définissaient comme plus "civilisées" que 

les sociétés autochtones. 

A ce propos et selon Fourier Ch, «du reste la civilisation 

occupe en échelle du mouvement un rôle important, car c'est elle qui 

a crée les ressources nécessaires pour s'acheminer à l'association; 

elle crée la grande industrie, les hautes sciences et les beaux-arts. 

On devient faire usage de ces moyens pour s'élever plus haut en 

échelle sociale, ne pas croupir à perpétuité dans cet abime de misère 

et de ridicule nommé civilisation, qui avec ses prouesses industrielles 

et ses torrents de fausse lumières ne sait pas garantir au peuple du 

travail et du pain»10 

  Ces commentaires aussi critiques soient-ils, témoignent 

d'une époque qui a vu la consolidation de la bourgeoisie et l'initiation 

d'un avenir colonial où l'idée même de civilisation coïncide avec le 

développement du capitalisme. 

 

La relation « civilisation-langue-culture » 

La relation entre les notions de « civilisation » de 

« langue » et de « culture » a  évolué à travers l'Historie pendant 

lequel l’enseignement du français a connu des changements 

remarquables selon les méthodologies d’enseignement 

recommandées. Dans notre analyse des liens engendrés entre ces trois 

notions, nous tenterons de suivre l’Histoire et dégager les rapports 

qui se sont formés en fonction des méthodologies d’enseignement en 

vigueur, des événements historiques, politiques et économiques qui 

ont affecté cette relation.  

Jusqu’au début du 20ème siècle, les instructions en usage 

pour l'enseignement du français se définissent par un aspect double : 

une spécificité et une complexité. Sa spécificité est perceptible dans 

sa capacité à intégrer des modèles hétérogènes et supplémentaires à 

la fois. En effet, l’enseignement du français est appelé à prouver les 

liens entre les notions de civilisation-langue-culture. Sa complexité 

est imposée par des raisons internes (nationales) et d’autres externes 

(coloniales) parce qu’il s'agit d’une part de didactiser uniquement le 

rapport entre la langue et la culture dans l'Hexagone, tout en 

encourageant ailleurs dans les colonies notamment le rapport entre 

«civilisation et langue françaises».   

 A l’intérieur de La France, la prohibition de 

l’enseignement des langues locales a permis une unification 

linguistique et le français s’est imposé comme langue nationale. 

L’expansion territoriale de La France colonialiste s’est accompagnée 

d’une accroissement linguistique du français dans les territoires 

colonisés. Il faut signaler que l’imposition du français comme langue 

nationale en France est passée par des discussions intenses en liens 

avec les événements historiques et les conceptions politiques 

caractérisant les différentes périodes par lesquelles est passé ce 

pays.11 

En reconstituant l’Histoire, le 17ème siècle a vécu des 

polémiques relatif à la politique linguistique à mener en France. Ces 

discordes ont disparu au 18ème siècle avec l’accord sur le 

monolinguisme en adoptant la langue française comme langue 

nationale. Le propos de L’abbé Grégoire du 16 prairial an II à la 

Convention représente la référence de cette politique. Ce dernier 

prône l’idée d’un « idéal monolingue ». La législation du recours à la 

langue française a ainsi permis d’harmoniser la langue de 

communication entre les français, comme elle a autorisé l’accès aux 

postes de la fonction publique. Sa maitrise coupe la voie aux églises 

maitrisant le latin eu aux langues régionales. Cette politique 

linguistique visait l’établissement d’un Etat homogène et 

monolingue :  

«on peut assurer sans exagération qu'au moins six millions 

de Français, surtout dans les compagnes, ignorent la langue 

nationale; […] Ainsi, avec trente patois différents, nous 

sommes encore, pour le langage, à la tour de Babel, tandis 

que pour la liberté nous formons l'avant-garde des nations 

[…]»12. 

          Jules Ferry est vu comme l’homme auteur d’une politique de 

l’œuvre scolaire française. Les lois votées entre 1881-1882 sous la 

Troisième République se résument en la gratuité, et l’obligation de 

l’enseignement ainsi que la laïcité des curriculums. Pour confronter 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Lumi%C3%A8res_(philosophie)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Victor_Riqueti_de_Mirabeau
https://fr.wikipedia.org/wiki/Honor%C3%A9-Gabriel_Riquetti_de_Mirabeau
https://fr.wikipedia.org/wiki/%C3%89volutionnisme_(anthropologie)
https://fr.wikipedia.org/wiki/Occident


De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            30  

à cette nouvelle politique, l’Etat a créé des dizaines d’écoles et de 

nombreux enseignants ont été recrutés.   

 En dépit de ces efforts visant à la promotion de la langue 

française, elle reste encore une langue dont l’usage est limité jusqu'à 

la fin du 19ème siècle, seul un citoyen français sur sept s'exprimait 

correctement en langue française.13 

Pour promouvoir la propagation de la langue française 

extra muros, une institution a vu le jour.  La création de l’Alliance 

Française (AF)  en 1883 est née d’une idée colonialiste visant à 

répandre la langue française au-delà des frontières.  Son but initial est 

de diffuser la langue française et de suppléer le rôle de l’Etat et « agir 

à la place du gouvernement »14 dans les colonies et à l'étranger. Ses 

travaux prévoient la création et le soutien des écoles françaises, la 

création de mitres, l'organisation de conférences et la publication 

d'ouvrages à caractère pédagogique.  

   Dans son ouvrage titré L’Alliance Française, histoire d’une 

institution, 

Maurice Bruézière, présente la mission dont est chargée l'Alliance 

Française, un double rôle qui ne cache pas des intentions 

propagandistes et de revanche du passé . 

 «L'œuvre de l'Alliance française se présente comme une 

œuvre patriotique, au double sens que le mot comporte alors 

historiquement. Il s'agit d'abord de rendre à la France son 

image de marque internationale, cruellement obérée par la 

défaite de Sedan […]. Il faut ensuite, et par compensation, 

étendre l'influence française dans les ???d'outre-mer et plus 

spécialement dans le bassin méditerranéen […]. Ainsi sera 

réparé un désastre et relancée l'impulsion française»15. 

La complication de la relation entre langue, culture et 

civilisation apparait en effet tout principalement lorsqu’il s’agit de 

l’enseignement en français «dans les pays où l’on parle une autre 

langue que le français»16 comme le montre souvent la couverture des 

premiers manuels de lecture dans la période qui a suivi la création de 

l’Alliance. A travers l’enseignement du français, aux curriculums 

écrits par les auteurs des manuels de l’époque incombe un rôle 

paradoxal : soutenir des projets de libération (comme dans l’Empire 

ottoman) et consolider l’influence française (dans les colonies et 

protectorats). 17  Ainsi, l’enseignement du français, qu’il soit à 

l’intérieur de La France ou à l’extérieur, était couvert d’intentions 

autres que linguistiques ou pédagogiques qui sont de natures à 

compliquer le rapport entre langue-culture et civilisation. 

Cette complexité est due à des facteurs anthropologiques 

en lien avec les destinataires de l’enseignement du français et à 

l’existence d’arrière-pensées dissimulées ou admises des directeurs 

politiques. En effet, il est question de répondre à des buts liés à la 

composition hétéroclite des apprenants cibles de l’époque, quant à 

leurs origines et à leurs cultures, sachant qu’ils s’agit d’étrangers,  de  

colonisés, de coreligionnaires. En outre, les idéologies sous-jacentes 

ou affichées concernent les relations à établir avec les langues et 

cultures des apprenants concernés (langues à dominer, à exclure, à 

intégrer, etc.). Enfin, des nécessités d’ordres didactiques sont à 

prendre en considération, à savoir correspondre les curriculums à la 

méthodologie préconisée de l’époque, connue sous le nom de 

méthodologie directe. Les manuels et méthodes de lecture destinés 

aux jeunes enfants, pour qui le français deviendra la langue de 

scolarisation, constituent ainsi des outils didactiques précieux pour 

saisir la complexité des idéologies linguistiques qui sous-tendent la 

diffusion du français. Si l'on analyse cette relation «civilisation-

langue-culture» à travers les catégories de l'ethnologie émergente, on 

perçoit mieux la tension qui traverse constamment le processus de 

diffusion de la langue et de la «culture-civilisation» françaises, en 

polarisant les termes entre l'universel et le singulier.. 18 

En effet, La cooccurrence, voire l'opposition, entre 

civilisation/universel et culture/singulier (qui est donc plurielle) 

constitue un élément troublant lorsque l'on s'interroge sur le 

traitement du français dans les manuels de lecture de la fin du 19ème 

et du début du 20ème siècles. Ces manuels de lecture contribueront 

sans aucun doute à la construction d'un imaginaire dans lequel la 

langue française joue un rôle clé dans l’acculturation. 

 Evolution des représentations de la langue, de la culture et de la 

civilisation   à travers les  manuels  utilisés dans les méthodes de 

FLE.  Ex : (Mauger bleu, Voix et images de la France, De vive 

voix).  

Le choix de la langue (des langues) à enseigner est un choix 

idéologique qui touche aussi bien les auteurs des administrations 

générales de l’institution scolaire de n’importe quel pays et les 

concepteurs des curriculums des livres destinés à faire apprendre une 

langue ( maternelle, seconde, étrangère). L'enseignement d'une 

langue, à part la langue maternelle, est assujetti de nombreux 

facteurs, dont historiques, économiques et politiques. En parallèle, 

les créateurs des manuels de langue, surtout de langues étrangères, 

sont intéressés par cette nuance idéologique transportée par les 

contenus de ces manuels. 

  

A l'extérieur de la France, la langue et la culture françaises 

étaient enseignées pour leur célébrité et leur notoriété comme des 

signes sociaux particuliers permettant la connaissance d’une 

civilisation réputée. De plus, pour les apprenants étrangers , 

l’apprentissage du français à travers la littérature était vu comme 

façon d’éducation qui s’ajoute à sa dimension fonctionnelle. 

 «nous croyons, à l'Alliance française, savoir pourquoi les 

citoyens des Nations d'outre-mer et les élites étrangères 

étudient le français […] C'est d'abord pour entrer en 

contact avec une des civilisations les plus riches du monde 

moderne, cultiver et orner leur esprit par l'étude d'une 

littérature splendide et devenir, véritablement, des personnes 

distinguées. C'est aussi pour avoir à leur disposition la clé 

d'or de plusieurs continents et parce qu'ils savent que le 

français langue belle, est en même temps langue utile. Le 

français élève, et en même temps, il sert».19 

Dans cette étude, nous tentons de présenter de point de vue 

méthodologique l'évolution des méthodes qui se sont développées 

dans le domaine de la didactique des langues à travers l'analyse de 

trois livres ou manuels qui ont été créés du début des années 

cinquante jusqu'au début des années quatre-vingt. 

 Les trois manuels ou livres utilisés dans la méthode 

Structuro- Globale Audio- Visuelle  (siglée en S.G.A.V) sont un 

ensemble d’outils didactiques comprenant livre de professeur, livre 

de l'élève, bandes enregistrées, films fixes ou diapositives. Les 

apprenants ciblés par ces manuels sont au niveau débutants) 
adolescents ou adultes) en français langue étrangère, et ont été 

élaborés au Centre de Recherche et d'Etudes pour la Diffusion du 

Français (C.R.E.D.I.F) 20  de l'Ecole Normale Supérieur de Saint-

Cloud. Le premier Mauger bleu qui date des années 1950,  se 

compose de quatre volumes. Les trois premiers sont destinés à 

apprendre la grammaire et certains cotés de la culture française, alors 

que le quatrième est réservé à la littéraire. Le deuxième manuel ayant 

pour titre : Voix et Images de France (V.I.F), fut apparu vers 1955, 

édité en 1958 et republié en 1961 et en 1971. Le troisième, De vive 

voix (D.V.V), a  une publié pour la première fois dans les années 

1964-1965, et republié dans sa version finale en 1972. 

 
En ce qui concerne le célèbre "Mauger bleu" comme on a 

mentionné dans les lignes supra, c'est le manuel qui a illustré de 

manière exemplaire cette approche de l'enseignement de la langue et 

de la civilisation françaises. Cet ouvrage composé de quatre livres : 

les trois premiers unissent l'étude de la grammaire de la présentation 

de certains allures de la culture française, alors que le quatrième livre 

regroupe des textes littéraires, en majorité contemporains.  

Selon le concepteur, dans l'introduction du premier livre, le 

manuel est présenté comme suit : 

«Ce n'est pas seulement une méthode de langue, mais encore 

et dès le premier volume, un livre de civilisation française. 

Par la fiction d'une famille étrangère visitant la France, 

l'étudiant aura sous les yeux un portrait sincère des mœurs et 

des coutumes de notre pays ; il pourra s'associer aux 

réactions des personnages comme s'il visitait la France en 

leur compagnie. En outre, à la fin du volume le professeur 

trouvera sous la rubrique En France une série de document 

[…]. L'occasion lui est ainsi offerte de multiplier les 

comparaisons de la vie française avec les habitudes des 

autres peuples. Par là cet ouvrage se place résolument sur le 

plan national et sur le plan international, comme le veut la 

tradition de cette grande famille qu'est l'Alliance 

française»21. 



De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            31  

La première observation est portée sur le modèle 

linguistique choisi dans ce livre. Il s'agit d'une langue neutre : toutes 

les personnes se communiquent de façon identique, peu importe leur 

âge, leur statut social ou leur situation. La correction grammaticale et 

lexicale est le seul critère décisif pour le choix de la langue, mais les 

différences sociales ou individuelles sont dépassés ou ignorées, au 

profit d'une représentation unifiée et simplifiée de la réalité. 

De cette manière, la civilisation est abordée sous un angle 

unique, ce qui efface les cultures régionales et les formes discursives 

moins prestigieuses. En revanche, les autres volumes introduisent 

progressivement «les divers tons du français contemporain22», en 

intégrant des termes usuels, familiers et populaires, présentés dans 

des extraits littéraires ou des articles de presse qui leur confèrent une 

légitimité. L'objectif de l'auteur est de faire découvrir aux étudiants 

du cours supérieur : «[…] ces différents modes d'expression, moins 

pour son usage personnel- car il se gardera, lui, d'aller au-delà du 

langage familier23 que pour comprendre tout ce que la langue parlée 

d'aujourd'hui, y compris celle du roman, charrie d'expressions 

composites. Le français contemporain est en effet très difficile pour 

les étrangers, plus difficile, certes, que celui de Voltaire ou de 

Maupassant. 24»  

Les contenus culturels présentent les institutions françaises 

et les objets du quotidien évoqués dans les textes choisis (le métro, 

l'Opéra, un grand magasin, l'Académie française, la Bourse, etc.), 

afin de préparer les étudiants à aborder les extraits littéraires du 

quatrième volume. Ce dernier a pour objectif de compléter les trois 

premiers en offrant un aperçu de la civilisation française à travers les 

grands écrivains. 

L’apprentissage de la langue française vise ainsi à accéder 

à la «tradition intellectuelle de la France», comprenant la pensée, la 

littérature et les beaux-arts, ce qui constitue le moyen privilégié pour 

comprendre la civilisation de ce pays. Selon l’auteur, la France se 

distingue par une richesse littéraire incontournable, et les œuvres 

littéraires sont perçues comme l’expression culturelle et artistique la 

plus élevée d’un pays. La France occupe ainsi une position de 

précurseur et de pionnier dans ce domaine. Cette conviction amène 

l’auteur à privilégier la production littéraire nationale, en écartant 

sciemment de son projet des écrivains et des œuvres littéraires 

francophones :  
«c'est avec un grand plaisir que nous aurions 

présenté dans ce livre quelques-uns des poètes et des 

prosateurs qui honorent aujourd'hui la langue française en 

Belgique, en Suisse, au Canada, dans l'ile Maurice, dans la 

République haïtienne. Il y a là de grands noms et de grandes 

œuvres. Mais notre ouvrage étant consacré à la France et à 

ses écrivains, nous aurions eu scrupule à paraitre annexer 

des auteurs qui doivent le meilleur de leur talent à eux-

mêmes et au pays qui les a vus naitre»25. 

Il est important de signaler une intention de la part du 

concepteur du manuel à procéder à une association entre la langue et 

la civilisation. Un tel ralliement vise à les mettre en exergue et les 

valoriser. dés des années cinquante, les méthodologies audiovisuelles 

se évoluent en France, montrant une avancée remarquable dans 

l'enseignement des langues étrangères, du fait de l'importance 

qu'elles donnent à la langue orale et à ses spécificités de rythme et 

d'intonation. Toutefois, ces approches ne s'intéressent que peu à la 

dimension culturelle de la langue. 

Dans la préface du manuel Voix et images de la France, les 

auteurs affirment vouloir offrir à l'apprenant une langue authentique 

: «nous voulons donc que… l'élève consacre tous ses efforts à 

apprendre, à écouter, à imiter, et à employer aussi spontanément que 

possible la langue parlée familière 26 ». Cependant, malgré ces 

déclarations, les situations proposées dans le manuel manquent de 

réalisme. Les personnages recourent à une langue standard, sans 

hésitations, sans interruptions et sans engagement émotionnel. Ils 

semblent appartenir à un monde où les différences sociales ou 

culturelles n'existent pas. Les méthodes audio-orales et 

audiovisuelles, au-delà de ces différences, présentent une conception 

de l'apprentissage et une description de la langue à enseigner assez 

similaires. Les élèves enseignent les énonciations avec un risque 

d'erreur infime, puisqu'ils suivent une progression ferme allant du 

plus simple au plus complexe. 

A partir des années soixante-dix, une changement 

important se produit dans la deuxième génération des approches 

audiovisuelles : les conversations des manuels se rapprochent plus de 

la réalité et étudient à développer une vrai compétence de 

communication. Ainsi, le manuel De vive voix, considéré comme l'un 

des plus représentatifs des méthodologies SGAV, propose non 

seulement une langue plus proche de la réalité, mais prend aussi en 

compte certains facteurs jusqu'alors négligés, tels que les 

composantes socioculturelle et psychologique de la communication. 

:   
«L'intérêt d'une histoire suivi est évidement de 

donner aux personnages reparaissant une certaine 

épaisseur psychologique et d'aider les élèves à 

percevoir plus aisément            les intentions sous-

jacentes à leurs discours. [...] À prendre conscience 

des mentalités différentes des siennes et à entrevoir 

des réalités socioculturelles autres que celles qui lui 

sont familières dans sa vie quotidienne. Ainsi 

l'apprentissage de la langue s'affine-t-il par la 

perception progressive d'implicites psychologiques 

et de connotations culturelles»27 

 

    Ce passage met en évidence la reconnaissance par les 

auteurs du lien étroit entre langue et culture, soulignant que la culture 

en question n'est pas seulement celle officielle, mais celle que chaque 

locuteur construit. Cependant, un écart se fait sentir entre les 

intentions affichées par les auteurs et la mise en œuvre pédagogique 

de leurs principes. La langue utilisée dans les dialogues manque de 

naturel, et l'accent mis sur la correction formelle reste excessif. Le 

rôle du présentateur, dans diverses situations, ne fait qu'ajouter une 

dimension artificielle supplémentaire. L'impression générale qui en 

ressort est celle d'une langue figée et de personnages dépourvus de 

réelle profondeur psychologique ou sociale. 

Malgré ses limites, De vive voix mérite d'être mentionné 

pour avoir ouvert la voie à une nouvelle approche de la langue et de 

l'enseignement, qui se déploiera au fil des années dans les 

méthodologies fonctionnelles. A ce propos, Robert Galisson évoque 

cette évolution de la langue standard vers l'utilisation de sous-codes 

sous un angle fonctionnel :  

        «Partant du précepte pédagogique qui fait obligation 

d'opérer un tri dans un répertoire verbal trop vaste pour être 

enseigné totalement, on choisi comme modèle une langue 

standard construite à partir du français fondamental. [...] 

Partant du constat qu'une langue est d'abord et surtout un 

outil de communication [...], On essaie de prendre en compte 

la totalité du répertoire verbal, c'est-à-dire l'ensemble des 

niveaux et registres de langue»28. 

Dans la seconde moitié des années soixante-dix, le manuel 

C'est le printemps29 voit le jour en réponse aux critiques adressées 

aux méthodologies audiovisuelles, à leurs contenus linguistiques et 

culturels, et propose une approche différente :  

«Aussi C'est le printemps n'est-il pas l'histoire 

d'une famille petite-bourgeoise sans problèmes ou une idylle 

entre jeunes gens timides, ,ais une suite de situations mettant 

en scène des personnages divers, des gens de tous âges, des 

Français et même des étrangers vivants en France.  Par eux, 

à travers eux, une certaine réalité française apparait. [...], 

C'est le printemps est également né d'une critique d'abord 

linguistique. [...] La progression linguistique des six 

premières unités vise à l'autonomie d'apprentissage de 

l'étudiant, ainsi qu'à l'acquisition de moyens linguistiques 

directement utilisables en situation de communication»30. 

De nombreuses idées nouvelles s’en dégagent : la 

reconnaissance que la réalité présentée dans un manuel est 

obligatoirement partielle, la création d’une progression davantage 

plus axée sur les besoins communicatifs des étudiants que sur des 

principes théoriques, le développement de l'apprentissage autonome 

et la recherche d'une authenticité dans la langue enseignée. 

Néanmoins, l’avènement de l’approche communicative déclenche 

une nouvelle réflexion sur l'enseignement de la culture.  

«L'approche communicative a aidé les acteurs du domaine à 

mieux faire la différence entre culture livresque ou savant 

(avec la pensée) et culture comportementale ou quotidienne 



De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            32  

(avec le corps), et à privilégier la seconde, quand l'objectif 

est d'accéder à la communication ordinaire, dans les 

situations de la vie courante. D'où la dichotomisation du 

concept de "culture" (trop général pour être opératoire dans 

le domaine) en "culture" (la culture quotidienne) et (la 

culture savante), et la priorisation, avec les débutants au 

moins, de la "culture" sur le "cultivé"»31. 

A dater de ces nouvelles ouvrages, pour permettre à 

l'apprenant de développer une vrai compétence de communication, il 

devient indispensable de lui faire découvrir la réalité socioculturelle 

qui est à la bases de chaque énonciation linguistique. Pour ce faire, 

les échanges linguistiques nécessitent à être mis dans un contexte qui 

permette d'identifier toutes les composantes d'une situation de 

communication : le rapport sociale entre les locuteurs, leurs rapports 

affectifs, et les buts de la communication. 

Un signal de ce changement de perspective dans le thème 

de l'enseignement est la cession du terme «civilisation» au bénéfice 

de celui de «culture». Dans son dictionnaire de didactique du FLE, 

Robert Jean-Pierre précise que « De nos jours, ils [les concepteurs 

des manuels] évitent l’emploi du terme civilisation ( Alter ego) par 

exemple le remplace par « contenus socioculturels.»32 Le premier 

impliquait une hiérarchie des valeurs, la supériorité des pays dits 

civilisés, et justifiait toute initiative expansionniste. Le sociologue 

Norbert Elias a analysé ce concept comme étant l'expression même 

de la conscience occidentale :  

«Le terme résume l'avancée que la société occidentale des 

deux ou trois derniers siècles croit avoir prise sur les siècles 

précédents et sur les sociétés contemporaines plus 

"primitives". C'est par ce même terme que la société 

occidentale tente de caractériser ce qui la singularise, ce 

dont elle est fière : le développement de sa technique, ses 

règles du savoir-vivre, l'évolution de sa connaissance 

scientifique et de sa vision du monde…»33 

Le mot «culture», au sens d'anthropologie, crée des 

problèmes de définition à cause de la complexité de l'objet qu'il 

indique, mais il contient au moins la reconnaissance de la multiplicité 

des systèmes, tous considérés égaux en dignité. Burnett Taylor 

l'anthropologue anglais est considéré comme le premier à utiliser ce 

terme dans ce sens : d'après lui, la culture, dans son sens 

ethnographique, indique l'ensemble complexe incluant les 

connaissances, les croyances, l'art, la morale, le droit, les mœurs, de 

même que toutes les aptitudes et habitudes apprises par l'homme en 

tant que membre d'une société. 

Dans le cadre éducatif, ce qui nous concerne est de 

comprendre que, suivant cette perspective, il ne s’agit plus de donner 

et de protéger les valeurs d'une société prétendue supérieure aux 

autres et qui s'érige en exemple universel, mais de admettre  et de 

respecter toutes les différences. En effet, il n’est plus  question 

d'employer la culture seulement comme moyen pour atteindre la 

maîtrise de la compétence communicative, mais elle est abordée dans 

une dimension interculturelle pour connaître l’Autre et porter une 

vision nouvelle sur soi-même. Cette nouvelle vision des rapports 

entre les cultures accorde au concept d’interculturalité une grande 

importance si bien qu’on essaie de l’introduire dans le contexte 

éducatif et mesurer son opérationnalité pour initier les apprenants dès 

leur jeune âge à cette nouvelle orientation. 

 
L'interculturel : tentative de définition 

La cohabitation de différentes groupes ethnies et cultures 

dans un même espace n'est pas un fait complètement nouveau dans 

l’histoire, mais ce qui la distingue dans les sociétés actuelles, c’est la 

rapidité de son évolution et l’étendu de ses conséquences. L'altérité 

est ainsi devenue indispensable pour comprendre un monde où les 

échanges qu'il s'agisse de biens, de capitaux, mais aussi de personnes, 

de groupes, d'idées, d’informations et de projets de vie se amplifient 

et s'intensifient quotidiennement. 

Après la deuxième Guerre mondiale, l’immigration a pris une 

nouvelle forme, tant en diversité qu’en volume, causant des conflits 

dans les pays développés à population hétérogène. En Europe, les 

anciennes forces coloniales ont dû recevoir, parfois à contre soi, de 

nombreux individus qui, après des années d'obéissance, ont réclamé 

le droit de se rendre dans la capitale en cas de besoin. Le héritage 

colonial de la France, ainsi que sa situation géographique et sa 

politique d’accueil, ont joué un rôle capital dans son changement en 

un pays d’immigration. 

malgré des particularités locales, les politiques adoptées par 

les différents pays pour administrer l'hétérogénéité de l'espace 

socioculturel pouvant être regroupées en trois grands modèles : le 

modèle d'assimilation, le modèle intégration, et un troisième modèle, 

qui est appelé parfois multiculturel ou pluriculturel, parfois 

interculturel. 

Le terme «interculturel» est plus généralement utilisé en 

opposition à  

«multiculturel», non seulement comme appartenance à des 

milieux d'origine distincts, français et anglo-saxon respectivement , 

mais aussi comme exprimant deux perspectives distinctes : l'une 

plutôt descriptive, l'autre plus centrée sur l'action.  

A ce propos M. Abdallah-Preitcelle définit «l'interculturel 

comme une «construction susceptible de favoriser la compréhension 

des problèmes sociaux et éducatifs, en liaison avec la diversité 

culturelle» 34 , alors que le multiculturel, dans sa présentation 

définitoire, reconnait «la pluralité des groupes» , mais œuvre à ce 

que ces groupes continuent à coexister ; à cohabiter sans avoir une 

perspective éducative dans ses orientations»35. 

Conceptuellement, les deux termes présentent des 

similitudes, mais ils renvoient à des contextes différents. La 

migration des populations répond à des exigences de survie 

matérielle et existentielle, les facteurs qui ont mené à cette 

planétarisation des relations humaines dépassent largement les 

capacités de contrôle, non seulement des individus mais aussi des 

pouvoirs locaux des pays d’accueil. L'interculturel se définirait alors 

comme un choix pragmatique face au multiculturalisme qui 

caractérise les sociétés contemporaines. C'est justement 

l'impossibilité de maintenir séparés des groupes qui vivent en contact 

qui entraine la nécessité de construire des modalités de négociation 

et de médiation entre ces groupes qui partagent des espaces 

communs.36  

 Le terme «interculturel» est composé de deux segments 

paradigmatiques : le préfixe «inter», qui renvoie à l'interaction, à 

l'échange  à l'annulation des frontières et à la réciprocité. La notion 

«culture» se rapporte aux modes de vie et aux systèmes de 

représentations auxquels les individus s'appliquent dans leurs 

interactions avec les autres et dans leur sensation du monde..37 

Le concept interculturel a été évolué par un groupe de travail 

du Conseil de l’Europe, premièrement dans le cadre de la formation 

des immigrants. Puis elle a été adoptée en France pour confronter 

les défis concernant la scolarisation des enfants migrants, en tant 

qu’outil visant à encourager leur intégration et pour dominer les 

obstacles rencontrés dans leur vie scolaire. 

Le domaine de l’interculturalité en France se distingue par 

une complexité par ce qu'il s'agit d'un champ transversal, 

comprenant différentes disciplines qui se mélangent dans les 

sciences humaines, autour d’un notion primordial et complexe : la 

culture. Il se distingue aussi par une particularité qui résulte de son 

origine, accélérée par l'exigence de prendre en compte des 

phénomènes sociaux et culturels qui ne peuvent plus être approchés 

seulement par l’ethnologie et l’anthropologie. Ces phénomènes 

comprennent les liens entre différentes cultures, la pédagogie 

réservée à l’enseignement des migrants, l’effet des stéréotypes, des 

malentendus et des représentations sur les échanges interculturels, 

ainsi que l’activité des voyages, des migrations et des façons de 

communication. Ces défis ont donné naissance à l’interculturel en 

tant que domaine nouveau, engendré pour traiter les problèmes 

sociales et culturelles caractérisant les sociétés modernes.38 

C'est dans les années soixante dix que l'appellation 

d’« interculturel » a vu le jour. Ses premiers emplois institutionnels 

figurent dans des circulaires de l’Education nationale39. En 1976, 

lors de la Conférence générale de l’Unesco, on présente ce concept 

comme nouvelle orientation des rapports entre les cultures: 

«A côté du principe d’authenticité culturelle, il convient de 

poser le concept de pdialogue entre les cultures. Sous peine 

de favoriser les cloisonnements nationaux et le sectarisme 

sous des formes diverses, il importe d’ouvrir chaque culture 

à toutes les autres dans une perspective largement 

internationale. La spécificité, d’une part, et les relations 



De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            33  

interculturelles, de l’autre, apparaissent comme deux 

termes complémentaires qui donnent son équilibre à 

l’ensemble des activités»40 

Le domaine de l’interculturel commence à se construire, 

avec l'apparition d'outils théoriques et d'une approche 

méthodologique, cependant que les définitions du terme 

"interculturel" ne fassent pas l’unanimité entre les chercheurs, qui 

l’interprètent de façon variée : interculturel, interculturalisme, 

interculturalité, communication interculturelle, compétence 

interculturelle. Ces notions se caractérisant souvent par de fines 

différences. A cet égard, des organisations et des institutions 

spécialistes dans le domaine de l’interculturalité jouent un rôle clé, 

comme les spécialités éditoriales et les conférences réguliers de 

l'Association pour la recherche interculturelle (ARIC), créée en 

1984, qui se fixe pour buts de natures à encourager la recherche et 

l'étude interculturelle, à savoir : 

           «Encourager la recherche interculturelle ; faciliter 

l’échange d’informations entre ses membres ; publier un 

bulletin de liaison ; organiser des réunions scientifiques ; 

promouvoir la collaboration interdisciplinaire entre ses 

membres, les chercheurs, les praticiens, les administrateurs 

et les autorités politiques concernées par les questions 

interculturelles, et favoriser ainsi l’articulation entre la 

théorie et la pratique.»41  

En dépit des efforts déployés afin de fixer le vocabulaire 

concernant l’interculturel, la nature transversale et pluridisciplinaire 

du domaine reflète sa complexité. Ceci pourrait être traduit par les 

remarques finales à la fin du deuxième colloque de l’ARIC : 

«La synthèse ici n’est pas souhaitable car le thème de 

l’interculturalité  est aujourd’hui en pleine évolution et si 

chacun a sa manière de la comprendre personne n’a le droit 

de se l’approprier […] Pour ce qui  concerne le 

vocabulaire, on a d’ailleurs fait preuve d’une créativité 

inlassable et réconfortante.»42 

À la pluridisciplinarité de la recherche on s’ajoute aussi le 

rôle primordial de la recherche américaine dans la constitution du 

domaine interculturel. on peut citer à titre d’exemple la Cross-

cultural Psychology qui a fait écho en France particulièrement à 

travers le travail du Centre pour les équipes de recherche et d’études 

des situations interculturelles (CERESI) à l’Université de Toulouse-

Le Mirail, ainsi que l'une des premières publications sous direction 

de Claude CLANET. «L’Interculturel en Education et sciences 

humaines.»43 

L’ARIC consacre son colloque de 1991 à la définition de 

l’interculturel, en abordant la question «Qu’est-ce que la recherche 

interculturelle ?». Dans le 7ème Colloque international de l’ARIC en 

1999, centré sur le sujet «savoirs et enjeux de l’interculturel», les 

chercheurs mettent en œuvre la nécessité d'élargir et de renouveler 

le domaine de l’interculturel.: 

 « Le dynamisme d’une association de recherche se mesure à sa 

capacité de générer de nouvelles recherches et de créer un 

espace pour que les thèmes de recherche s’élargissent à des 

problématiques et à des populations, jusque là peu connues, et 

qu’émerge l’activité créatrice de ses jeunes chercheurs.»44 

L’interculturel a traversé plusieurs phases de structuration 

qui reflètent à la fois son caractère pluridisciplinaire et sa dimension 

internationale. En effet, dès les années 1960, l'Américain Edward T. 

HALL établit les bases des études sur la communication 

interculturelle. Son ouvrage Guide du comportement dans les 

affaires internationales anticipe ainsi les ouvrages de management 

interculturel contemporains. De son côté, le Néerlandais Geert 

HOFSTEDE, professeur d’anthropologie des organisations et de 

management, publie en 1980... Culture’s consequence, qui sera 

traduit en français en 1987, suivi de Vivre dans un monde 

multiculturel, comprendre nos programmations mentales publié en 

199445. 

Malgré la diversité des approches et des terminologies, certaines 

constantes du champ interculturel peuvent être identifiées. Tout 

d’abord, les objets de la recherche interculturelle sont abordés sous 

un angle dynamique : ils résultent d’échanges, des liens, mais aussi 

des tensions entre les différentes cultures. Ensuite, les recherches se 

sont intéressées aux contacts directs, qu’ils soient interpersonnels ou 

intergroupes entre des représentants de cultures variées. Il est à 

signaler que  la plupart des travaux en interculturel en France se 

concentrent sur des études de cas. En raison de cette pluralité de 

caractéristiques, il est difficile de parvenir à une définition qui 

pourrait comporter les différentes orientations et acceptions de 

l’interculturel. Cependant, deux présentations définitoires nous 

paraissent déterminer clairement ce concept. La première est celle de  

Claude Clanet qui définit l’interculturel comme suit : 

«Ensemble des processus psychiques, relationnels, 

groupaux, institutionnels, etc. générés par les interactions 

de culture, dans un rapport d’échanges réciproques et dans 

une perspective de sauvegarde d’une relative identité 

culturelle entre des partenaires en relation»46 

La seconde est celle de  Jean-René LADMIRAL et Edmond-Marc 

LIPIANSKI : 

  «Le terme même implique l’idée d’inter-relations, de 

rapports et d’échanges entre cultures différentes. Il faut 

moins le comprendre comme le contact entre deux objets 

indépendants (deux cultures en contact) qu’en tant 

qu’interaction où ces objets se constituent autant qu’ils 

communiquent»47 

Les théories de la recherche interculturelle évoluent en 

réponse aux enjeux devenus cruciaux, tels que la mondialisation de 

la culture et les identités culturelles. Le champ de la recherche 

s’étend ainsi, en prenant en compte des situations interculturelles 

liées aux médias, à la littérature et aux nouvelles technologies. 

L'ouvrage de Martine ABDALLAH-PRETCEILLE et Louis 

Porcher en témoigne.: 

«L’interculturel s’inscrit désormais parmi les savoirs et les 

pratiques que Roger Caillois appelait magnifiquement 

‘dialogaux’. Il circule dans toutes les sociétés, les irrigue, 

mélangeant les discontinuités et les appropriations, avançant 

comme une eau qui coule en s’étalant, imposant son 

omniprésence, et, aujourd’hui sa visibilité. Nul n’est en mesure, 

dorénavant, de faire comme si le phénomène n’existait pas».48 

 

L’interculturel est ainsi un domaine qui prend des 

ramifications et des proportions à la fois théoriques et pratiques qui 

s’impose comme domaine de recherche exigeant un 

approfondissement théorique. Son extension vers d'autres formes de 

communication, notamment les médias et l’édition, ouvre la voie à 

des recherches ambitieuses. Par ailleurs, de nouvelles questions sont 

soulevées par la recherche interculturelle, telles que les identités 

culturelles considérées comme menacées par le phénomène de 

mondialisation. Certains ouvrages, bien que moins académiques, 

mettent l’interculturel en avant comme un moyen de promouvoir la 

coexistence et d'équilibrer la diversité. De plus, la question 

interculturelle est régulièrement abordée dans des colloques 

interdisciplinaires, touchant des domaines comme la sémiotique, le 

cinéma, la littérature, l’économie et le management., etc. 

Les objets de la recherche interculturelle s’élargissent 

pour explorer, dans d’autres domaines, des références théoriques et 

méthodologiques ainsi que des travaux sur des sujets et processus 

similaires. Michel ESPAGNE a développé une théorie des transferts 

interculturels dans le cadre des études germaniques. Marc AUGÉ 

s’interroge sur l’épistémologie de l’anthropologie, tandis que Jean-

Loup AMSELLE remplace la notion de métissage par celle du 

"branchement". Enfin, Arjun APPRADURAI, anthropologue indien 

issu des cultural studies, examine les impacts de la mondialisation 

sur l’imaginaire.  

 

L’interculturel est une notion souvent évoquée dans les 

questionnements soulevés sur la mondialisation, dans les travaux 

des chercheurs spécialistes comme Jacques DEMORGON 49 , le 

philosophe Gérard LECLERC 50  et l’anthropologue Jean-Pierre 

WARNIER.51 

L’émergence et l’institutionnalisation de ce champ 

témoignent d’une transformation profonde, à la fois sociale et 

idéologique, particulièrement perceptible dans le contexte scolaire 

et marquant un tournant dans la conception de la nation, comme 

l’explique Marie-Claude MUNOZ.: 

          «L’idée d’interculturel est étrangère à la conception 

française de la nation et de l’éducation. La nation française 

s’est construite en réduisant les langues et les cultures 



De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            34  

régionales, en instaurant une langue et une culture 

communes, au service d’une nation unie. L’école a été l’un 

des principaux instruments de cette unification. 

L’édification d’une conscience nationale garante de 

l’homogénéité de la nation s’est faite par la réduction des 

différences et par l’adhésion des dominés.»52 

L’intégration des méthodes interculturelles au sein des 

institutions marque une transformation profonde de la manière de 

les penser. L’importance croissante de l’interculturel et le 

dynamisme de son champ scientifique reflètent les réponses aux 

questionnements inhérents à l’évolution du monde contemporain. 

Claude CLANET aborde également la question des raisons de 

l’émergence du champ interculturel dans son ouvrage dans lequel il 

propose l’une des premières définitions de l’interculturel et soulève 

une interrogation : 

«Sur les facteurs qui, dans la période actuelle, induisent un 

regard nouveau, une autre vision de l’homme dans sa socio-

culture […] les relations entre acteurs de cultures 

différentes existent depuis toujours. Par exemple, il y avait, 

en France, en 1931, la même proportion d’immigrés qu’en 

1985. Autre exemple : en France, au début du siècle, entre 

certaines communautés rurales, avec leurs langues 

régionales, leur relative autarcie… et la culture véhiculée 

par l’école obligatoire, l’hétérogénéité culturelle était bien 

plus grande qu’aujourd’hui. Malgré ces faits, on ne parlait 

pas de situations interculturelles ou de relations 

interculturelles […] D’où notre question : qu’est-ce qui, 

dans la société française et plus généralement, dans la vie 

des sociétés occidentales, nous amène à cet autre regard sur 

les relations entre cultures ? 53». 

En résumé, nous pensons que l’introduction de 

l’interculturalité dans l’enseignement des langues ne se limite pas à 

la transmission d’un ensemble de savoirs (mode de vie, travail, 

gastronomie, chanson). Elle concerne avant tout des compétences et 

des attitudes à développer. Il est essentiel de travailler sur les 

représentations et les comportements des apprenants. Pour cela, 

l’enseignant doit lui-même être formé à l’interculturalité afin d’éviter 

les deux pièges majeurs liés à la rencontre avec la culture de l’Autre 

: l’ethnocentrisme et la dévalorisation de sa propre culture.   

Les activités d’enseignement/enseignement pour faire 

acquérir à l’apprenant une compétence interculturelle dans le cadre 

 

 

 
1  Bertrand B., (dir.), Les équivoques de la civilisation, Seyssel, 

Champs Vallon, 2005, p.269  
2Maddalena de C., L'interculturel, CLE International, 1998, France, 

p.14  
3Braude F., grammaire des civilisations, Arthaud, Paris, 1987  
4 Dictionnaire universel, Trévoux, 1771.  
5 Victor Riqueti de M., (part. I chap. 8), L'Ami des Hommes, 1758 

(lire en ligne), p. 192 
6 Jean S., «le terme civilisation», in Le temps de la réflexion, PUF, 

Paris, 1983. 
7 Condorcet M. J. A., Esquisse d'un tableau historique des progrès 

de l'esprit humain, dixième époque, Paris, 1794, pp. 334-338. 
8 Pierre-Jean L., (dir.), Le Choc colonial et l'islam, les politiques 

religieuses des puissances coloniales en terres d'islam, Paris, La 

Découverte, 2006, p. 546.   
9 Jean S., « le mot civilisation», in  le temps de la réflexion, PUF, 

Paris, 1983, p.120 
10 ibid 
11 Gaquin, A. Une France plurilingue ? The French review, Vol 79, 

n° 2. 2005. Disponible en ligne :  

https://www.jstor.org/stable/25480202?seq=1#metadata_info_tab_c

ontents consulté 5/10/2025   
12Grégoire J. B, Rapport sur la nécessité et les moyens d'anéantir les 

patois et d'universaliser l'usage de la langue française, 1794. 
13  Maddalena de C., L'interculturel, CLE International, 1998, 

France, p.24 
14 Barko, I . L’Alliance française : Les années Foncin (1883-1914). 

Contexte, naissance, mutation. Disponible en ligne : 

de l’enseignement d’une langue étrangère ne doivent pas se limiter à 

l’appropriation de faits culturels historiques ou actuels. Ces activités 

liées aux savoirs culturels doivent être accompagnées d’un savoir-

être en dehors de la classe par l’adoption d’attitudes et de visions qui 

traduisent l’assimilation et la mise en œuvre de cette compétence 

interculturelle54  

Conclusion 

La réflexion sur l’enseignement/apprentissage des langues 

étrangères a dû intégrer les méthodes qui ont marqué son histoire, 

ainsi que les pratiques de classe recommandées par ces méthodes. 

Dans cet article, nous avons essayé de définir le terme « 

civilisation » et avons retracé son évolution dans le contexte français 

afin de montrer comment une double identité s'est construite : entre 

civilisation française et civilisation universelle, d'une part, et entre 

civilisation et langue française, d'autre part. 

Ensuite, nous avons procédé à la description emprunté par 

trois manuels de FLE dans leur traitement des aspects culturels de la 

langue, en lien avec les mutations par lesquelles est passée la 

discipline., à savoir de la linguistique appliquée à la didactique des 

langues et des cultures et de l'enseignement de la civilisation à travers 

les œuvres littéraires de la langue aux approches plus 

communicatives.  

Notre article est une contribution d'un point de vue 

essentiellement méthodique visant à mettre à jour l'évolution d'une 

des méthodes qui se sont développées dans la didactique du FLE. A 

travers l'analyse des normes d'utilisation de trois de ses manuels de 

FLE Mauger bleu, Voix et images de la France, De vive voix, notre 

objectif est de démontrer les orientations et la prise en considération 

de la dimension culturelle dans les contenus de ces manuels dont 

l’utilisation s’est étendue sur trois décennies, du début des années 

cinquante au début des années quatre-vingt. Enfin, nous avons 

présenté l’origine du concept « interculturel », son évolution, sa 

pluridisciplinarité, et son usage dans un contexte éducatif. Il est 

notoire de préciser que ce concept touche à de nombreuses 

disciplines. Un travail de collaboration entre les intervenants en ces 

disciplines s’impose pour une meilleure efficience en leurs domaines. 

Dans le domaine de l’éducation les directives du CECRL mettent en 

exergue le trait interdisciplinaire du concept « interculturalité » qui 

ne concerne pas exclusivement l’enseignement/apprentissage des 

langues étrangères. 
5556 

https://doi.org/10.4000/dhfles.1948. P.2. consulté le 10/10/2025 
15  Bruézière M., l'Alliance Française, histoire d'une institution, 

Hachette, Paris, 1983, 11-13. 
16 ibid 
17 ibid. 
18 Les frères Humboldt. L'Europe de l'esprit, publisher: De Monza, 

2014 
19 Blancpain M., «Préface», in G. Mauger, cours de langue et de 

civilisation françaises, Hachette, Paris, 1953, p. VI  : éd. Rev. 1967, 

réimp. 1984. 
20 Besse H., méthodes et pratiques des manuels de langue, Didier 

France, 1985. 
21 Mauger G., cours de langue et de civilisation française, t.I-IV, 

Hachette, paris, 1953-59 
22 Op.cit, p.10 
23 Maddalena de C.,  L'interculturel, CLE International, 1998. 
24 ibide 
25 Maddalena de C.,  L'interculturel, CLE international, 1998, p.29. 
26 Gauvenet  H. et al., Voix et images de la France, livre du maitre, 

préface à la première édition, Didier/Hatier, Paris, 1972, p.21. 
27 Moget, M. T., Argaud, M ; Boudot,B ; &Martin,B. De vive voix, 

Didier/Hatier, Paris, 1972, livre du  maitre, p.9. 
28  Galisson R., D'hier à aujourd'hui la didactique des langues 

étrangère, Clé International, Paris, 1980, p.24 
29  Montredon J. et al, C'est printemps, Paris, Nathan Clé 

International, 1975. 
30 Ibid, livre de professeur, p.5 
31  Galisson R., «institution cherche discipline qualités pour 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Victor_Riqueti_de_Mirabeau
https://books.google.com.hk/books?id=Qn4PAAAAQAAJ&printsec=frontcover#v=onepage&q&f=false
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre-Jean_Luizard
https://doi.org/10.4000/dhfles.1948.%20P.2


De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            35  

 

 

 

promouvoir langues-cultures, Urgent», document de travail, Centre 

de documentation de l'ERADLEC, Paris III 1992, p.2 
32 Robert, J-P. Dictionnaire pratique de didactique du FLE. Editions 

Ophrys. Paris.p.59. 2008. 
33 Elias N., La civilisation des mœurs, Calmann-Lévy,  p.11, 1939 
34 Pretceille, M-A. Quelle école pour quelle intégration ? Hachette 

Education. Paris. 1992.  p.37. 
35Ibid. pp.36-37. 

 
36 Maddalena de C.,  L'interculturel, CLE international, 1998, p.40 
37 Pretceille, M-A. L’éducation interculturelle. Que sais-je ? Paris. 

([1999], 2023). p. 49. 
38Béatrice R., panorama de la recherche interculturelle en France, 

édition de l’école polytechnique, 2005, pp.23-32. 
39 Circulaires du 2 février 1973 et du 5 janvier 1978. 
40  Claude. C., (éd.), L’Interculturel en éducation et en sciences 

humaines, Toulouse : PUM, 1985 
41 RETSCHITZKI, J., BOSSEL-LAGOS, M., DASEN, P. (éd.), La 

recherche interculturelle, 2 tomes, 1, 6 Ed, Paris, L’Harmattan, 

1989.  
42 RETSCHITZKI, J., BOSSEL-LAGOS, M., DASEN,  ibid,  pp. 

344-345. 
43  Claude. C., ibid.

  
44 SABATIER, C., PALACCIO, J., NAMANE, H., COLLETTE, S., 

Savoirs et enjeux de l’interculturel, nouvelles approches, nouvelles 

perspectives, Paris : Ed. L’Harmattan, 2001. 
45 HOFSTEDE  G., , Vivre dans monde multiculturel, comprendre 

nos programmations mentales, Ed, d’Organisation, Paris, 1994, Trad. 

de l’anglais par M. Waquet.. 
46  Claude. C., L’Interculturel, Introduction aux approches 

interculturelles en Education et en Sciences Humaines, Toulouse : 

PUM,  1993. 
47  LADMIRAL, R.J. et LIPIANSKY, E.M., La communication 

interculturelle, Paris : A. Colin, 1989. 
48  ABDALLAH-PRETCEILLE, M., et L. PORCHER, (éd.), 

Diagonales de la communication interculturelle, Paris : Ed. 

Anthropos, 1999. 
49  DEMORGON, J. et LIPIANSKY, E.M., Guide de l’Interculturel en 

formation, Paris : Retz, 1999. 
50   LECLERC, G., La mondialisation culturelle, les civilisations à 

l’épreuve, Paris : PUF,  2000. 
51  WARNIER, J.P., La mondialisation de la culture, Paris : Ed. La 

Découverte, 1999. 
52 MUNOZ, M.C., « Les pratiques interculturelles en éducation », 

pp. 20-28, in DEMORGON, J. et LIPIANSKY, E.M. (éd.), Guide 

de l’Interculturel en formation,  Paris : Retz,  1999. 
53 Claude. C., L’Interculturel, Introduction aux approches 

interculturelles en Education et en Sciences Humaines, Toulouse : 

PUM,  1993. 
54 Dans un ouvrage collectif portant sur le rapport entre les sciences 

de l’éducation et l’interculturalité intitulé : Pourquoi des approches 

interculturelles en sciences de l’éducation, Darsen, J-P se réfère à 

"Demorgon & Lapiansky (1999) qui se sont interrogés : « comment 

ne peut-il [l’interculturel] pas rencontrer l’anthropologie, la 

psychologie, la sociologie, la technologie et la démographie, 

l’histoire, la linguistique et l’éthique, l’économie et la politique ? ». 

Raisons éducatives. 2000.p.5. 

Références :  

Abdallah-Pretceille, M., et L. quelle école pour quelle intégration?, 

Paris, Hachette, 1992. 

Abdallah-Pretceille, M., et L. PORCHER, (éd.), Diagonales de la 

communication interculturelle, Paris : Ed. Anthropos, 1999. 

Barko, I . L’Alliance française : Les années Foncin (1883-1914). 

Contexte, naissance, mutation. Disponible en ligne : 

https://doi.org/10.4000/dhfles.1948.  

Beacco , J-C & al. Guide pour le développement et la mise en œuvre 

de curriculums pour une éducation plurilingue et interculturelle. 

([2010], 

Béatrice R., panorama de la recherche interculturelle en France, 

édition de l’école polytechnique, 2005. 

Bertrand B., (dir.), Les équivoques de la civilisation, Seyssel, 

Champs Vallon, 2005. 

Besse H., méthodes et pratiques des manuels de langue, Didier 

France, 1985. 

Blancpain M., «Préface», in G. Mauger, cours de langue et de 

civilisation françaises, Hachette, Paris, 1953, p. VI : éd. Rev. 1967, 

réimp. 1984. 

Braude F., grammaire des civilisations, Arthaud, Paris, 1987 

Bruézière M., l'alliance française, histoire d'une institution, 

Hachette, Paris, 1983. 

Circulaire du 2 février 1973 et du 5 janvier 1978. 

Claude C., (éd.), L’Interculturel en éducation et en sciences 

humaines, Toulouse : PUM, 1985. 

Claude C., L’Interculturel, Introduction aux approches 

interculturelles en Education et en Sciences Humaines, Toulouse : 

PUM,  1993. 

Conseil de Europe sur interculturalisme. Strasbourg. 1986. 

Demorgon, J. et Lipiansky, E.M., Guide de l’Interculturel en 

formation, Paris : Retz, 1999. 

Descola, Philippe B., Nature and Culture. Janet Lloyd (trans.), 

University of Chicago Press, 2013. 

Dictionnaire universel, Trévoux, 1771.  

Elias N., La civilisation des mœurs, Calmann-Lévy, 1939. 

Galisson R., «institution cherche discipline qualités pour 

promouvoir langues-cultures, Urgent», document de travail, Centre 

de documentation de l'ERADLEC, Paris III 1992. 

Galisson R., D'hier à aujourd'hui la didactique des langues 

étrangère, Cle International, Paris, 1980. 

Gaquin, A. Une France plurilingue ? The French review, Vol 79, n° 

2. 2005. Disponible en ligne : https://www.jstor.org   

Gauvenet  H. et al., Voix et images de la France, livre du maitre, 

préface à la première édition, Didier/Hatier., Paris, 1972. 

Grégoire J. B, Rapport sur la nécessité et les moyens d'anéantir les 

patois et d'universaliser l'usage de la langue française, 1794. 

Hofsted G., Vivre dans monde multiculturel, comprendre nos 

programmations mentales, Ed, d’Organisation, Paris, 1994, Trad. 

de l’anglais par M. Waquet.. 

Jean S., «le terme civilisation», in Le temps de la réflexion, PUF, 

Paris, 1983. 

Ladmiral, R.J. et LIPIANSKY, E.M., La communication 

interculturelle, Paris : A. Colin, 1989. 

Leclerc, G., La mondialisation culturelle, les civilisations à 

l’épreuve, Paris : PUF,  2000. 

Les frères Humboldt. L'Europe de l'esprit, publisher: De Monza, 

2014. 

Maddaena de C., L'interculturel, CLE  International, , France, 1998. 

Mauger G., cours de langue et de civilisation française, t.I-IV, 

Hachette, paris, 1953-59. 

Moget, M. T., De vive voix, CRÉDIF, Paris, 1972, livre du  maitre. 

Montredon J. et al, C'est printemps, Paris, Clé International, 1976. 

Mauger G., cours de langue et de civilisation française, t.I-IV, 

Hachette, paris, 1953. 

Munoz, M.C., « Les pratiques interculturelles en éducation », pp. 

20-28, in DEMORGON, J. et LIPIANSKY, E.M. (éd.), Guide de 

l’Interculturel en formation,  Paris : Retz,  1999. 

Condorcet M. J. A., Esquisse d'un tableau historique des progrès de 

l'esprit humain, dixième époque, Paris, 1794, pp. 334-338. 

Pierre-Jean L., (dir.), Le Choc colonial et l'islam, les politiques 

religieuses des puissances coloniales en terres d'islam, Paris, La 

Découverte, 2006.   

Porcher, (éd.), Diagonales de la communication interculturelle, 

Paris : Ed. Anthropos, 1999. 

Retschitzki, J., Bossel-Lagos, M., Dasen, P. (éd.), La recherche 

interculturelle, 2 tomes, 1, 6 Ed, Paris, L’Harmattan, 1989.  

Robert, J-P. Dictionnaire pratique de didactique du FLE. Editions 

https://doi.org/10.4000/dhfles.1948
https://www.jstor.org/
https://fr.wikipedia.org/wiki/Pierre-Jean_Luizard


De la civilisation-culture à l'interculturel : évolution des méthodes dans l'enseignement du FLE.                                                                  Akilha. 

JOHS Vol.25 No.  1 2026                                                                                                                                                            36  

 

 

 

Ophrys. Paris. 2008. 

Sabatier, C., Palaccio, J., Namane, H., Collette, S., Savoirs et enjeux 

de l’interculturel, nouvelles approches, nouvelles perspectives, 

Paris : Ed. L’Harmattan, 2001. 

Victor R., (part. I chap. 8), L'Ami des Hommes, 1758. 

Warnier, J.P., La mondialisation de la culture, Paris : Ed. La 

Découverte, 1999. 

 

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Victor_Riqueti_de_Mirabeau

